
                              

 

 

UNIVERSIDADE DA INTEGRAÇÃO INTERNACIONAL  

DA LUSOFONIA AFRO-BRASILEIRA 

INSTITUTO DE HUMANIDADES E LETRAS DOS MALÊS 

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM ESTUDOS DE LINGUAGENS: 

CONTEXTOS LUSÓFONOS BRASIL-ÁFRICA 

 

JOILSON DE JESUS GOMES DA SILVA 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

PAULINA CHIZIANE: 

UMA ABORDAGEM ENTRE O FEMININO DESCRITO E O ESCRITO 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

SÃO FRANCISCO DO CONDE 

2025 



JOILSON DE JESUS GOMES DA SILVA 

 

 

 

 

 

 

 

 

PAULINA CHIZIANE: 

UMA ABORDAGEM ENTRE O FEMININO DESCRITO E O ESCRITO 

 

 

 

 

 

 

 

 

Dissertação apresentada como requisito para a 

obtenção do título de Mestre em Estudos de 

Linguagens, na Universidade da Integração 

Internacional da Lusofonia Afro-brasileira, 

UNILAB – Campus dos Malês. 

 

Orientadora: Prof.ª Dr.ª Eliane Gonçalves da 

Costa. 

 

 

 

 

 

SÃO FRANCISCO DO CONDE 

2025 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Universidade da Integração Internacional da Lusofonia Afro-Brasileira 
Sistema de Bibliotecas da Unilab 

Catalogação de Publicação na Fonte 
 

 
S58p 

 
 
Silva, Joilson de Jesus Gomes da. 
    Paulina Chiziane : uma abordagem entre o feminino descrito e o escrito / 
Joilson de Jesus Gomes da Silva. - 2025. 
    118 f. : il., mapas, color. 
   
    Dissertação (Mestrado em Estudos de Linguagens: Contextos Lusófonos 
Brasil-África) - Instituto de Humanidades e Letras dos Malês, Universidade 
da Integração Internacional da Lusofonia Afro-Brasileira, 2025. 
    Orientadora: Prof.a Dr.a Eliane Gonçalves da Costa. 
     
 
    1. Feminismo. 2. Mulheres. I. Chiziane, Paulina, 1955-. Balada de amor 
ao vento - Crítica e interpretação. II. Título. 
 
 
 
 
BA/UF/BSCM                                                                             CDD 896.79 

 
Ficha catalográfica elaborada por Bruno Batista dos Anjos CRB: BA-001693/O 

 

 



JOILSON DE JESUS GOMES DA SILVA 

 

PAULINA CHIZIANE: 

UMA ABORDAGEM ENTRE O FEMININO DESCRITO E O ESCRITO 

 

Dissertação apresentada como requisito para a 

obtenção do título de Mestre em Estudos de 

Linguagens, na Universidade da Integração 

Internacional da Lusofonia Afro-brasileira, 

UNILAB – Campus dos Malês. 

 

Aprovado em: 27/05/2025. 

 

 

 

BANCA EXAMINADORA 

 

 

Prof.ª Dr.ª Eliane Gonçalves da Costa (Orientadora) 

Universidade da Integração Internacional da Lusofonia Afro-brasileira – UNILAB 

 

 

Prof. Dr. Igor Ximenes Graciano 

Universidade da Integração Internacional da Lusofonia Afro-brasileira – UNILAB 

 

 

Prof.ª Dr.ª Ianá de Souza Pereira 

Universidade Paulista – UNIP, Brasil 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Às três mulheres mais importantes da minha vida: 

 

A minha querida mãezinha Maridilza (in memoriam), as minhas avós Cecília e 

Mariazinha.  

 

 

 

 

Carrego um pouquinho de vocês... 

Isso possibilitou-me tornar o homem que sou! 

 



AGRADECIMENTOS 

 

Agradeço, primeiramente, a Deus pela oportunidade de mais um desafio 

concluído em minha vida! 

À Valquíria, por todo o esforço e dedicação, bem como às minhas irmãs Jaciane 

e Roselane por toda confiança depositada em mim.  Às vezes, tenho a impressão de 

que vocês acreditam mais em mim do que eu! 

Aos professores e as professoras, em especial, a minha orientadora Eliane 

Gonçalves da Costa.  

E, por fim, não poderia deixar de agradecer aos colegas do MEL, por toda a 

partilha e aprendizagem, em especial a Gilmar Costa por todos conselhos e pelo apoio 

nos momentos de desespero! 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

[A vida] é dor e sofrimento, se você preferir. A final de contas, não me lembro de 

ter sofrido antes de nascer e tenho a nítida impressão de que não sofrerei depois 

de morrer! 

 

Clóvis de Barros Filho 

  



RESUMO 

 

Paulina Chiziane é uma escritora moçambicana. Oriunda da região sul de seu país de 

nascimento, com fortes tradições patriarcais, inspira-se na sua própria história de vida 

para questionar padrões e paradigmas que delegam à mulher um papel secundário 

dentro do cenário social de Moçambique. Chiziane, através de sua literatura, traz para 

o debate assuntos pertinentes a sociedade moçambicana. Sendo assim, a presente 

dissertação tem o intuito de discutir a concepção de feminino analisando entrevistas 

da autora sejam elas escritas e/ou audiovisuais, trazendo abordagens de acordo ao 

pensamento de Paulina Chiziane no que se refere a sua idealização de escrita que se 

entrelaça com suas vivências enquanto mulher que está inserida em determinado 

contexto social, no qual as mulheres ocupam espaços de subserviência em 

consonância com os costumes locais enraizados historicamente. Através de um 

estudo teórico acerca do feminismo e das suas variações, utilizando como fonte o 

pensamento de escritores das mais diversas correntes como Simone de Beauvoir, 

Patrícia Hill Collins, Virginia Woolf, bell hooks, buscou-se relacionar com o feminino 

tratado pela escritora, por se considerar uma mulher que escreve sobre mulheres, 

alheias a correntes ou modelos pré-estabelecidos. Além disso, se fez necessário 

recorrer ao pensamento de Leonor Arfuch no que se refere o espaço biográfico e o 

uso da entrevista como elemento para a pesquisa cientifica proposta para esse 

trabalho. Utilizando a obra “Balada de Amor ao Vento” (1990) investigou-se versões 

de mulheres tratadas por Chiziane na obra citada estabelecendo ligações com seu 

pensamento relacionado ao feminino, exemplificando o que foi abordado nas 

entrevistas. Dividido em quatro capítulos, este trabalho objetiva analisar e entender 

elementos do feminino e da mulher defendida por Chiziane na sua literatura como 

uma missão de vida em favor mudança no que concerne aos posicionamentos sociais 

negados a mulher, partindo do seu local de origem para espaços mais amplos, 

trazendo assuntos relevantes na atualidade. 

 

Palavras-chave: feminismo; mulheres; Chiziane, Paulina, 1955-. Balada de amor 

ao vento - crítica e interpretação. 

 

 

 



ABSTRACT 

 

Paulina Chiziane is a Mozambican writer. Hailing from the southern region of her 

birthplace, an area with strong patriarchal traditions, she draws inspiration from her 

own life story to question the norms and paradigms that relegate women to a 

secondary role within Mozambique’s social landscape. Through her literature, Chiziane 

brings pertinent issues of Mozambican society into debate. Thus, this dissertation aims 

to discuss the conception of the feminine by analyzing the author’s interviews—both 

written and audiovisual—while exploring approaches aligned with Paulina Chiziane’s 

thought regarding her writing idealization, which intertwines with her experiences as a 

woman embedded in a specific social context where women occupy spaces of 

subservience in accordance with historically rooted local customs. Through a 

theoretical study on feminism and its variations, drawing on the ideas of writers from 

diverse schools of thought—such as Simone de Beauvoir, Patrícia Hill Collins, Virginia 

Woolf, and bell hooks—we sought to establish connections with the feminine as 

addressed by Chiziane, who is regarded as a woman who writes about women, 

detached from pre-established movements or models. Additionally, it was necessary 

to reference Leonor Arfuch’s ideas concerning biographical space and the use of 

interviews as a tool for the scientific research proposed in this work. By examining the 

novel “Balada de Amor ao Vento” (1990), we investigated the portrayals of women 

presented by Chiziane in the aforementioned work, establishing links with her 

perspective on the feminine and illustrating the themes addressed in her interviews. 

Divided into four chapters, this study aims to analyze and understand elements of the 

feminine and the woman championed by Chiziane in her literature as a lifelong mission 

advocating for change in the denied social positions of women—progressing from her 

place of origin to broader spaces while addressing relevant contemporary issues. 

 

Keywords: feminism; women; Chiziane, Paulina, 1955-. Ballad of love 

to the wind - criticism and interpretation. 

 

 

 

 

 



SUMÁRIO 

 

1 CONSIDERAÇÕES INICIAIS...................................................................... 11 

2 INTRODUÇÃO............................................................................................. 18 

3 CAPÍTULO 1: QUANDO AS MULHERES ESCREVEM............................. 23 

3.1 NÍSIA FLORESTA E VIRGINIA WOOLF: UM PANORAMA DA MULHER 
QUE ESCREVE........................................................................................... 

24 

3.2 PAULINA CHIZIANE: UMA MOÇAMBICANA.............................................. 31 

3.2.1 Moçambique: um breve relato histórico.................................................. 31 

3.2.2 Carreira e obras.......................................................................................... 35 

3.3 A IMPORTÂNCIA DE PAULINA CHIZIANE NO CENÁRIO LITERÁRIO 
MOÇAMBICANO.......................................................................................... 

37 

4 CAPÍTULO 2: FEMININO E FEMINISMO - UMA QUESTÃO DE 
GÊNERO...................................................................................................... 

42 

4.1 BREVE HISTÓRICO DO FEMINISMO........................................................ 42 

4.2 SIMONE DE BEAUVOIR............................................................................. 47 

4.3 bell hooks..................................................................................................... 52 

4.4 PATRÍCIA HILL COLLINS............................................................................ 57 

4.5 ANGELA DAVIS........................................................................................... 60 

5 CAPÍTULO 3: EM VOLTA DA FOGUEIRA – FEMININOS COM 
PAULINA CHIZIANE................................................................................... 

66 

5.1 ASPECTOS BIOGRÁFICOS PRESENTES NAS ENTREVISTAS.............. 67 

5.2 UM BATE-PAPO COM PAULINA CHIZIANE.............................................. 70 

5.2.1 Liberdade na escrita.................................................................................. 70 

5.2.2 Reconhecimento no cenário literário....................................................... 74 

5.2.3 As tradições moçambicanas..................................................................... 77 

5.3 A MULHER E O FEMININO......................................................................... 80 

5.3.1 Feminino vs. feminismo na visão de Paulina Chiziane.......................... 86 

6 CAPÍTULO 4: MULHERES EM BALADA DE AMOR AO VENTO............. 90 

6.1 NIKETCHE: UMA HISTÓRIA DE POLIGAMIA............................................ 90 

6.1.1 Luísa: uma revolucionária silenciosa...................................................... 93 

6.2 BALADA DE AMOR AO VENTO.................................................................. 101 

6.3 CONFLITOS E A LUTA PELA LIBERDADE FEMININA EM BALADA DE 
AMOR AO VENTO....................................................................................... 

105 

7 CONSIDERAÇÕES FINAIS......................................................................... 113 

 REFERÊNCIAS........................................................................................... 116 

 



 
11 

 

1 CONSIDERAÇÕES INICIAIS 

 

“Todos os dias quando acordo 
Não tenho mais 

O tempo que passou 
Mas tenho muito tempo 

Temos todo o tempo do mundo [...]” 
 

(Tempo Perdido, Legião Urbana) 

 

Joilson de Jesus Gomes da Silva, Joilson para alguns e Jó para outros, feirense 

de nascimento, franciscano de pertencimento. Filho de Maridilza (In Memoriam), neto 

de Mariazinha e de Cecília, irmão de Jaciane e Roselane, esposo de Valquíria e pai 

de Reinan, o intruso nessa dominação feminina. 

Antes de contar a história que propõe este estudo sobre Paulina Chiziane, 

melhor conhecer o autor, que não tem o cacoete de escritor, mas se aventurou por 

meio das letras para trazer um tema relevante e atual tão presente na obra da escritora 

moçambicana, mas que não é o objetivo dessas considerações iniciais. 

Voltemos a apresentação, natural de Feira de Santana-BA, a princesa do 

Sertão, filho de José e Maridilza, Joilson desde muito cedo esteve inserido em um 

ambiente feminino, seu pai e sua mãe partiram jovens, o primeiro com 36 anos, 

deixando a esposa grávida, além de mais uma criança de apenas quatro anos.  

Escrever já uma tarefa árdua e difícil, escrever sobre si é ainda mais complexo, 

exige uma revisita ao passado, as memórias, sejam elas positivas ou negativas, mas 

que contribuíram de forma significativa para a formação do homem que hoje está aqui 

e que amanhã não será o mesmo por conta de novas experiências, aprendizagens no 

processo que é a vida. 

Vamos iniciar a nossa jornada, por poucas memórias e flashes do passado, um 

curto período de convivência com meu pai, muitos desses reforçados por minha mãe 

ao contar as histórias dos poucos mais de quatros anos de presença física do meu 

genitor. Mas antes vou contar a história da gravidez de minha mãe, que aconteceu 

logo após a perda de minha irmã mais velha, Joseane, que veio a óbito logo após o 

nascimento, deixando meu pai bastante arrasado e triste com toda a expectativa pela 

criança que chegaria, sendo assim, logo em seguida, veio a segunda gravidez e estou 

aqui para vos contar esse relato de vida. 

José, ou simplesmente Zé, primogênito de João e Cecilia sempre teve o 

comércio como ponto forte, desde muito jovem trabalhou para ajudar no sustento da 



 
12 

 

família, trabalhando em feira, a história de muitos brasileiros de origem humilde, 

visionário, na época da sua morte, tinha algumas propriedades, muitas se perderam 

no tempo, tinha uma venda e vendia mantimentos no centro de abastecimento de 

Feira de Santana, o seu objetivo era a construção de mercadinho em algum dos 

terrenos de sua propriedade, mas estava aguardando o nascimento do segundo bebê 

e no final do ano o projeto seria iniciado, por ironia do destino, a morte veio em abril, 

antes mesmo dele conhecer minha irmã que nasceria em setembro. Apesar de ser 

muito pequeno, três fatos me lembram do meu pai e irei contá-los a partir de agora. 

O primeiro fato que me recordo foi um dia de domingo, dia da famosa “feirinha 

da estação nova”, maior feira livre de Feira de Santana, o dia que as famílias vão 

comprar os mantimentos para passar a semana, seja eles hortifrúti, carnes, aves e 

peixes, laticínios e até outros tipos de produtos variados como roupas, artefatos 

piratas. Dito isto, minha mãe foi a feira no domingo pela manhã e deixou os dois 

homens sozinhos, sinônimo de bagunça, ao brincar de bola dentro de casa e um dos 

chutes do meu pai acertou uma pata de cerâmica em cima da estante, que minha tinha 

um amor muito grande, meu pai pediu segredo, mas assim que minha chegou, eu 

contei e os dois ouviram as reclamações e meu pai teve que se virar para comprar 

outra pata igual. 

O segundo fato não foi tão marcante quanto o primeiro e nem foi uma situação 

especifica, segundo minha mãe, meu pai fazia todas as minhas vontades, então me 

recordo que sempre aos domingos, no horário do almoço, com a mesa posta, meu pai 

me colocava em cima da mesa e eu ficava comendo arroz branco puro e ainda o 

obrigava que ele comesse junto comigo, colocando a colher na sua boca. 

E, por fim, o dia da sua morte, apesar de não entender muito o que acontecia, 

tenho memórias muito vivas sobre isso, era meu primeiro ano na escola, estudava 

pela tarde e toda vez que retornávamos da escola, minha mãe passava pela venda. 

No fatídico dia, eu não queria ir para casa e insistia ficar com meu pai, que 

estranhamente tomava tubaína com pão e mortadela, o que não era do seu feitio. 

Após um longo processo de convencimento, aceitei ir para casa quando meu disse 

que o tarado pegaria minha mãe se eu não fosse para protege-la. 

Chegando em casa, não tenho muita noção do tempo que passou, mas chegou 

uma prima de minha mãe, deu uma notícia e minha mãe já saiu chorando, me 

arrastando pelo braço e eu perguntava o motivo e ela se reduzia a dizer que “foi 

nada!”, mas meu pai com um problema no coração, usava marca-passo morrera a 



 
13 

 

caminho do hospital nos braços do meu tio, apesar de não entender muito a situação, 

via o desespero de minha vó no “pé do santo”, uma mesa que ainda existe hoje na 

casa dela com várias imagens e objetos de cunho religiosos, mesclando objetos do 

cristianismo católico com religiões de matriz africanas.  

No meio do velório, me tiraram de lá e me levaram para outra casa, mas lembro 

de minha vó mandado meu pai fechar o olho, mesmo após morto, me levantaram e 

mostraram o rosto dele através do vidro do caixão, apesar de não ter entendimento 

do acontecia, vi o corpo sendo levado em uma Kombi e essa foi a última vez que vi 

meu pai, encerrando o nosso curto período de convivência.  

A morte de meu pai repentina mudou radicalmente nossas vidas, minha mãe 

precisou começar a trabalhar, grávida e com muitas medicações para segurar o bebê 

em virtude do susto e abalo emocional pela viuvez, minha mãe, mesmo sendo jovem, 

com a apenas 24 anos, não deixou a barra cai, mesmo sofrendo diversos golpes do 

espólio deixado pelo pai, minha irmã nasceu e hoje é uma mulher forte, guerreira, 

herdou essa qualidade de dela, mesmo sem nunca ter conhecido o pai, que partiu 

quatro meses antes do seu nascimento. 

Minha mãe nunca casou novamente, mas de um novo relacionamento chegou 

minha irmã mais nova, fechando a configuração do meu convívio familiar durante uma 

boa parte da minha vida.  

Tivemos uma infância bastante humilde, minha mãe se desdobrava para não 

faltar nada, inicialmente com a venda deixada pelo meu pai, que precisou ser fechada 

após o nascimento da minha irmã e em seguida com a continuidade do centro de 

abastecimento, mas o advento dos grandes supermercados, popularização do cartão 

de credito, ficou insustentável a manutenção da barraca também. 

A nossa criação sempre foi a base da mão de ferro, ficávamos as três crianças 

em casa, enquanto minha mãe saia em busca do nosso sustento, o horário de estudo 

dos três era o mesmo, eu como o mais velho, era responsável por levar e buscar 

minhas irmãs na escola logo no início, no contra turno os vizinhos sempre estavam de 

olho na gente. 

Mesmo diante de todas as dificuldades, tivemos uma infância digna, sempre 

tive uma vida escolar bastante regular, com notas muitos boas e sem criar maiores 

problemas por conta de indisciplina. Um aluno acima da média. Dentro de um cenário 

de escola pública. 



 
14 

 

Agora, cabe destacar duas figuras importantes na minha trajetória de vida: 

minhas avós Cecília e Mariazinha. Eu e Cecília, minha avó paterna, sempre fomos 

muitos próximos e acredito que a perda do filho primogênito contribuiu muito para tal. 

Minha primeira infância foi sob sua égide. Todos os dias, eu tomava café na casa dela. 

Era Cecília que me levava até meio do caminho no retorno para casa. Ela meio que 

fazia minhas vontades, proporcionava passeios e aniversários... enfim, eu era mais 

próximo de minha vó do que de minha mãe. Já sobre Mariazinha, falarei um pouco 

mais à frente. 

Minha mãe nasceu em São Francisco do Conde e mudou-se para Feira de 

Santana. Lá, constituiu família, teve filhos, batalhou e lá também nos deixou. A minha 

relação com a cidade natural de minha mãe sempre foi íntima. As férias escolares 

sempre foram em São Francisco do Conde, o tempo passava rápido e o retorno para 

casa sempre era um momento dolorido: um mês sentindo o carinho da minha família 

materna, dormindo na mesma cama em que minha vó Mariazinha. 

De Mariazinha sempre fui xodó, o neto mais velho da filha mais velha, sempre 

fui mimado e apesar de todas as dificuldades também de uma família bastante pobre, 

acabei virando o “mascote” da família.  Ao contrário do que acontecia em minha família 

paterna, a proximidade de idade com meus tios maternos criou uma relação de 

amizade diferente, com todo respeito e reciprocidade. 

Essa relação se transformou, a partir da minha mudança para São Francisco 

do Conde e passei a morar com minha vó. Deixei a minha mãe e minhas irmãs, fato 

que modificou totalmente a nossa interação. A nova casa, muitas pessoas, nova 

escola, novos colegas configurou uma ruptura. Acredito que esta representou uma 

grande virada em minha vida. 

Com a mudança de cidade e a conclusão do ensino médio, veio a 

responsabilidade de prestar vestibular e, mais uma vez, eu digo que o destino foi 

desenhado como deveria ser. Meu tio Gilvan lançou a ideia de me inscrever no 

PROUNI, um programa que ofertava bolsas para estudantes de baixa renda em 

cursos particulares. Eu não tinha muita noção do que se tratava, a oferta de bolsas 

ainda eram poucas, o programa era recente e não muito popular. 

Diante das vagas que tinham disponíveis, minha tia Lene me inscreveu, acesso 

a um computador naquela época era impossível para mim. Ao receber o comprovante 

de inscrição, eu disse: “- Só não quero Pedagogia”. Mas foi justamente o curso em 

que fui aprovado. 



 
15 

 

 Após um processo de convencimento e sem nem saber de fato sobre o que se 

tratava o curso, me matriculei, com o objetivo de passar em uma universidade pública. 

Aos 17 anos, eu ingressava no ensino superior, sendo o segundo integrante da família 

materna e o primeiro da família paterna com acesso à Academia.  

A turma de Pedagogia era predominantemente composta de mulheres. só havia 

nela um outro homem além de mim. A maioria das mulheres já era de professoras, 

formadas em magistério e já inseridas no mercado de trabalho e área de ensino. 

Mulheres com mais idades e mais vividas.  Eu, um adolescente, que havia feito um 

curso regular. Com o decorrer do tempo o sonho de ingresso no ensino superior 

público foi adormecido.  

São Francisco do Conde é uma cidade rica, mas com poucas oportunidades de 

emprego. A política efervesce e traços de coronelismo são presentes até os dias 

atuais. O voto é barganha para ingressar no serviço público como cargo comissionado 

na prefeitura, eu diria que é uma ramificação atualizada do voto de cabresto, prática 

comum do início do século XX em nosso país. E foi nesse cenário, que surgiu a minha 

primeira oportunidade de trabalho após finalizado o curso de Pedagogia, através de 

um tio meu que conseguiu uma vaga como vice-diretor de uma escola de educação 

infantil. Foram quatro anos em que mais do que trabalhar na área de educação, tive 

aprender a lidar com as pessoas, egos, o sistema de apadrinhamento político e toda 

estrutura peculiar do município. Foi uma experiência traumática para alguém ainda 

tão jovem, mas tudo serviu de aprendizagem e significou crescimento. Isto me 

preparou para que eu pudesse ser um profissional melhor atualmente. 

Eu sempre fui consciente do cenário Franciscano e nunca me vislumbrei diante 

de um cargo comissionado. Continuei me qualificando, ingressei em um curso de 

especialização, e daí, veio a primeira aprovação em um concurso público, o da 

Prefeitura de Salvador no ano de 2010. 

No ano seguinte, veio a segunda aprovação, o concurso de Santo Amaro e o 

golpe mais duro da minha vida: a perda da minha mãe. Ela havia ficado viúva muito 

jovem. Ela sempre foi rígida conosco, mas hoje agradeço muito pela criação. Ela não 

nos fazia um carinho, isso mudou bastante depois da mudança de município. Com o 

nosso crescimento, ela se aproximou muito de nós e nos pediu desculpas muitas 

vezes pela forma que nos tratava. Chegou a dizer que descontava os problemas em 

nós três, mas minha mãe foi uma mulher guerreira, maravilhosa e sempre quis o nosso 

bem.  



 
16 

 

As minhas duas aprovações quase que simultâneas em Concursos Públicos 

resultaram em convocações no ano de 2013. Por não ter como conciliar, optei por 

Salvador. Era chegada a hora de “sair de baixo das asas de minha vó” e alçar a 

independência. Foram quatro anos e nove meses em Salvador, atuando em sala de 

aula em duas escolas, período em que eu morava só.  Nesse período as visitas a São 

Francisco tornaram-se mais esporádicas em virtude do tempo corrido após ingressar 

na universidade pública em uma segunda graduação, desta vez no curso de Ciências 

Contábeis da UFBA. 

A aprovação no terceiro concurso veio, dessa vez em São Francisco do Conde. 

Com isto, surgiu a oportunidade de voltar pra casa em 2019. Agora em uma nova 

função com novas demandas e responsabilidades. Abri mão do cargo de professor 

efetivo e aceitei receber um salário, mas estar em paz e perto dos familiares pesaram 

na decisão para o retorno, apesar de todas as dificuldades e mazelas da cidade em 

que me encontro atualmente. 

Desde então, estou na Escola Municipal Joaquim Alves da Cruz Rios, atuando 

como Coordenador Pedagógico. Uma unidade escolar de Ensino Fundamental - anos 

finais que possui em média 500 alunos de origem periférica. O perfil dos estudantes 

não difere muito do público das escolas das grandes cidades. Diante de todas as 

dificuldades impostas pelo próprio sistema, tenho realizado um trabalho com o intuito 

de estabelecer o mínimo desejável e oportunizar um futuro melhor para nossa 

clientela. 

A partir daí, surgiu a vontade de ingressar no Mestrado. Comecei a pesquisar 

e estudar nesse intuito. Durante a Pandemia da COVID-19, surgiu a oportunidade de 

uma especialização ofertada pela UNILAB em Literaturas Africanas de Língua 

Portuguesa. Na disciplina de Literatura Moçambicana, tive o primeiro contato com 

Paulina Chiziane e me encantei. Por isso, a escolhi como tema para o artigo de 

conclusão de curso. 

Ao tomar conhecimento do MEL (Mestrado em Estudos de Linguagens: 

Contextos Lusófonos Brasil-África), comecei a pesquisar sobre o curso. Percebi que 

poderia dar continuidade a pesquisa iniciada na especialização. Paulina Chiziane é 

um objeto de inspiração pra mim, dado o tema que fala, seus posicionamentos, sua 

simplicidade, sua luta em busca de reconhecimento dentro de um cenário machista, 

desbravando um caminho outrora negado à mulher. Vejo nela um pouco de minha 

mãe, de minhas avós, e até mesmo de mim, que sempre estive inserido nesse 



 
17 

 

ambiente predominantemente feminino e acompanhei de perto a batalha de cada uma 

delas. 

Diante de tal perspectiva, muitas vezes fui questionado pelo fato de um homem 

que se predispõe a pesquisar sobre uma mulher. Inicialmente isso permitiu que eu 

refletisse sobre a minha posição social, em uma sociedade com resquícios notórios 

de machismo e predominância masculina em diversos aspectos, como mercado de 

trabalho por exemplo. 

Hoje encaro com bastante naturalidade o desafio que é tratar sobre o tema já 

apresentado. O curso de especialização da UNILAB possibilitou uma ampliação da 

visão de mim, um autoconhecimento e crescimento não somente como profissional, 

educador que sou, mas também como homem, que sabe respeitar a diversidade, que 

não invalida o pensamento, não impõe ideias e nem envereda por caminhos que 

possam invisibilizar lutas que são próprias de cada minoria. Antes, pretendo ser mais 

uma voz em consonância para a construção de uma sociedade melhor. 

Portanto, antes ser um homem que fala sobre mulheres, eu sou filho, neto, 

irmão, tio e esposo. Eis uma série de mulheres maravilhosas que fizeram e fazem 

parte da minha vida e da construção da minha personalidade. Mulheres essas, que 

assim como Paulina Chiziane e diversas outras, batalham enfrentando as dificuldades 

impostas pelo sistema e que perduram historicamente.  

E, antes que digam que quero furtar ou entrar numa seara que não me 

pertence, ou segundo Djamila Ribeiro (2017) que retrata de forma brilhante sobre o 

lugar de fala que não é meu: eu sou mais um soldado predisposto a somar a favor da 

valorização feminina e em prol da equidade no que se refere as lutas travadas em 

pleno século XXI por todas as mulheres. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
18 

 

2 INTRODUÇÃO 

 

Comparo a mulher à terra porque lá é o centro da vida. Da mulher emana a 
força mágica da criação. Ela é abrigo no período da gestação. É alimento no 
princípio de todas as vidas. Ela é prazer, calor, conforto de todos os seres 
humanos na superfície da terra. (Chiziane, 2013, p. 199) 

 

Para iniciar a nossa conversa, falaremos sobre Paulina Chiziane, primeira 

mulher moçambicana a publicar um romance em seu país. Nasceu em Manjacaze, 

distrito de Maputo, na Província Sul, região caracterizada pelo patriarcalismo, na qual 

as mulheres ocupam um papel secundário na estrutura social, visto que desde de 

crianças são educadas para serem donas de lares e servirem as vontades de seus 

esposos de acordo as tradições locais. 

Oriunda de uma família que negava o processo de assimilação1 imposto pela 

colonização portuguesa. A língua materna de Paulina Chiziane é o Chope, sendo que, 

seu pai proibiu que no ambiente familiar se falasse outra língua, e sua etnia é o 

Tsonga, O contato com a língua portuguesa só aconteceu ao ingressar na escola 

formal cristã, escola esta que seguia os costumes do patriarcalismo vigentes. 

A oralidade foi um traço marcante na formação de Chiziane enquanto mulher, 

acompanhando uma tradição local, a qual os anciões passavam para as novas 

gerações, de forma corriqueira em volta da fogueira, os costumes e toda sabedoria 

cultural de Moçambique. Sendo assim, como a própria escritora relata que suas 

primeiras lembranças são das histórias contadas por sua avó, ainda muito jovem, 

antes de se mudar para o subúrbio de Maputo. 

O primeiro contato com a leitura e a escrita ainda na escola despertou o 

interesse pela literatura, por pintura entre outras linguagens artísticas, indo em 

contraponto ao tipo de educação recebida, criando um dilema e despertando a 

necessidade de questionar a liberdade negada a mulher para traçar seu próprio 

destino. 

                                                           
1 “[...]Assimilação era o meio pelo qual o incivilizado, isto é, o nativo podia juntar-se às fileiras dos 

oficialmente classificados como civilizados. Os critérios para chegar à civilização eram os seguintes: 
falar português; ter rendimento suficiente para sustentar o candidato e sua família; ter bom caráter e 
posse daquelas qualidades necessárias para o exercício dos direitos privados e públicos do cidadão 
português; cumprir o serviço militar; e ter, pelo menos, dezoito anos de idade. Qualquer africano que 
satisfizesse a esses requisitos podia usufruir dos direitos severamente reservados aos portugueses. A 
existência de critérios de bom caráter tornava evidente que, em qualquer caso determinado, a 
assimilação dependia da aceitação da administração colonial. [...]” (Cá, 2011, p.214) 
 



 
19 

 

Suas primeiras histórias escritas iniciaram através dos diários, no qual tinha a 

possibilidade de dizer o que pensava sem ser delimitada e, sobretudo, questionar um 

sistema fatalista, o qual ela não estava disposta a aceitar de forma passiva, 

simplesmente por tradição. 

Segundo Érica Luciana de Souza Silva (2022, p.10) 

 

O silêncio social no qual a mulher negra é arremessada denota intensa 
violência física e moral. Ele se torna uma representação da violência 
impingida ao continente africano quando seus habitantes se veem destituídos 
de sua língua originária, do poder de enunciação e da sua própria história em 
benefício da história contada apenas pela perspectiva de quem os domina. O 
apagamento cultural anula a identidade dos autóctones, transformando-os 
em seres amórficos, como se fossem apenas uma extensão do país que lhes 
obriga a tamanho sofrimento e humilhação. 

 

Neste sentido, não podemos perder de vista que o processo de colonização 

português ratificou e acentuou tradições já existentes em Moçambique, no que se 

refere ao patriarcalismo em determinadas regiões do país, que possui características 

diferenciadas, demonstrando um verdadeiro multiculturalismo moçambicano, 

proporcionando o silenciamento da mulher e o consequente apagamento cultural a 

favor da consolidação do sistema colonial. 

Sendo assim, Chiziane foi militante atuante e participou da guerra de libertação 

de Moçambique do domínio português, fazendo parte de forma atuante da Frente de 

Libertação de Moçambique (FRELIMO), trabalhou na missão de Nações Unidas como 

voluntária da Cruz Vermelha, assim como participou do Núcleo das Associações 

Femininas da Zambézia, demonstrando sempre sua proatividade e engajamento 

social e posicionamento político, principalmente no que se refere a situação feminina 

em Moçambique. 

Paulina Chiziane enfrentou uma árdua batalha para publicar seus livros e ser 

reconhecida no cenário literário predominantemente masculino, recebeu proposta 

sexuais e sua capacidade de escrita foi colocada em xeque diversas vezes. O primeiro 

livro publicado pela escritora Baladas de Amor ao Vento foi escrito no cenário da 

guerra civil 2 declarada após a independência entre os dois partidos pelo controle do 

poder do país. 

                                                           
2 A guerra civil moçambicana, também conhecida como “guerra de desestabilização" ou "guerra dos 

dezesseis anos", foi um conflito armado entre os dois principais partidos de Moçambique RENAMO 
(Resistência Nacional Moçambicana) e FRELIMO (Frente de Libertação de Moçambique) após a 
independência do país e aconteceu no período de 1796 a 1992. 



 
20 

 

No seu testemunho Eu, mulher, por uma nova visão de mundo!, Chiziane fala 

um pouco sobre o seu processo de introdução no cenário literário: 

 

Como é que a sociedade recebeu a notícia de que eu estava a escrever o 
meu livro? Primeiro com cepticismo e muito desprezo da parte dos homens. 
Muitas pessoas acreditavam e ainda acreditam que a mulher não é capaz de 
escrever mais do que poeminhas de amor e cantigas de embalar. 
Consideraram-me uma mulher frustrada, desesperada, destituída de razão. 
Foi um momento terrível para mim. Mas, por outro lado, estas atitudes tiveram 
um efeito positivo porque forçaram-me a demonstrar pela prática que as 
mulheres podem escrever e escrever bem. Devo confessar que nas 
condições da actual sociedade, se a mulher pretende um reconhecimento 
igual ao do seu parceiro masculino deve trabalhar duas ou três vezes mais. 
Do período que vai da escrita do livro até a sua publicação, entrei em contacto 
com homens de diversas instituições e que não me ajudaram em nada ou 
ajudaram muito pouco. Contudo, quase todos eles não se esqueceram de 
fazer-me propostas sexuais, convites de jantar, como condição necessária 
para a ajuda de que tanto necessitava. Mais tarde entrei na Associação dos 
Escritores. Mesmo ali a minha integração como mulher não se fez sem 
grandes esforços. (Chiziane, 2013, p. 203) 

 

Diante de tal cenário, o principal tema de escrita de Paulina Chiziane é a mulher 

e, através de suas histórias, a autora traz visibilidade para histórias de Moçambique 

sob uma voz feminina na literatura moçambicana, com construção de personagens 

protagonistas mulheres que possuem identidade outrora negada por conta de um 

contexto dominado por homens. 

Sendo assim, discutiremos ao longo desta pesquisa as ideias da escritora 

através das suas histórias que contam a vivência da mulher de Moçambique e a 

diversidade das suas relações perante as diferenças sociais dentro do território 

moçambicano, trazendo elementos e peculiaridades da literatura feminina ecoada por 

Paulina Chiziane, realizando paralelos com ideia de femininos e base conceitual 

feminista, negado veemente pela escritora.  

Como já foi dito, a mulher é o principal tema de escrita de Paulina Chiziane, 

portanto, o pensamento dela está de acordo a essa concepção de engajamento das 

suas vivências femininas. A partir desse contexto, a concepção de feminino da 

escritora se torna relevante para o objetivo dessa pesquisa, já que, ela 

veementemente preza pela sua liberdade de escrita, não abrindo mão de falar de 

assuntos que ache pertinentes, sobretudo, ao que se refere a mulher, sem estar presa 

a paradigmas que venha cercear sua forma de contar as histórias.  

Portanto, entre os objetivos desta pesquisa estão, compreender a importância 

da escrita de Paulina Chiziane em Moçambique no questionamento de tradições 



 
21 

 

culturais, sobretudo no que se refere a mulher e seu enquadramento social; entender 

a concepção de feminino como elemento fundamental para a escrita de Chiziane; 

compreender aspectos da teoria feminista presentes no pensamento da escritora 

através de seus posicionamentos e de que forma se encontra presente em quatro 

personagens do romana balada de amor ao vento; analisar através do estudo de 

entrevistas escritas, audiovisuais, palestras a concepção de feminino de Paulina 

Chiziane , associando as ideias e os questionamentos de paradigmas através da 

demonstração de elementos da cultura moçambicana.  

O percurso metodológico escolhido para a realização deste trabalho foi a 

pesquisa bibliográfica, pois esta possibilitou através de um levantamento criterioso de 

publicações nos mais diversos formatos, escritos e audiovisuais de teorias que 

embasassem e consolidassem o que será discorrida em toda a dissertação. Portanto, 

foram utilizados como fonte de pesquisas: artigos, livros, revistas, dissertações, teses, 

além de entrevistas seja em programas de TV ou internet, podcasts, palestras, entre 

outros materiais que fossem considerados pertinentes e que pudessem enriquecer o 

trabalho aqui posto. 

No primeiro capítulo, trataremos sobre o cenário da mulher na escrita de forma 

sucinta realizando uma breve contextualização da história de Paulina Chiziane, 

caracterizando o cenário social de Moçambique, traçando a trajetória de vida, suas 

aflições e inspirações, o processo que culminou na consolidação enquanto “contadora 

de história”, como ela se autodenomina, sua formação pessoal e familiar e como suas 

relações no cotidiano contribuíram para a construção da escritora.  

No segundo capítulo faremos uma abordagem teórica sobre o feminismo, 

estabelecendo relações com a escrita feminina de Paulina Chiziane, que recusa 

rótulos no que concerne tal perspectiva, visando sempre a simplicidade da sua escrita, 

se autointitulando como uma contadora de histórias que preza por sua liberdade, 

fugindo de padrões que aprisione a modelos a sua escrita. Recorremos a abordagem 

da teoria feminista e suas variações, bebendo na fonte de autoras como Simone de 

Beauvoir, Virginia Woolf, Patrícia Hill Collins, bell hooks, entre outras expoente do 

movimento feminista. 

No terceiro capítulo faremos uma análise de entrevistas sejam elas escritas 

e/ou em vídeos, buscando elementos do pensamento de Paulina Chiziane, 

percepções sobre o feminino, relacionando com a teoria feminista, com intuito de 

elencar proximidade e disparidades que influenciam a escrita e que estão presentes 



 
22 

 

nas obras escolhidas para a realização da analisada baseada em duas personagens 

secundárias, mas que exercem um papel relevante no enredo desenvolvido nos 

romances. Dessa forma observaremos as relações entre o descrito e o escrito na 

medida que faremos comparações entre a postura da escritora enquanto mulher 

feminina e a sua produção escrita através de suas obras e da sua carreira 

multifacetada.  

No quarto capítulo, escolhemos quatro personagens do livro da autora, Balada 

de amor ao vento, por ser a primeira obra e representa a introdução do gênero no país 

escrito por uma mulher. Sem esquecer de Niketche: uma história de poligamia, pelo 

fato de projetar e consolidar a obra da escritora, onde faremos uma breve 

consideração a respeito do feminino também presente na referida obra. No entanto, 

nos concentraremos em estudar versões de mulheres femininas descrita por Chiziane, 

seus anseios, comportamentos, aflições, as relações sociais vivenciada por um viés 

feminino, mulheres falando sobre mulheres do primeiro romance publicado pela 

escritora. 

  



 
23 

 

3 CAPÍTULO 1: QUANDO AS MULHERES ESCREVEM 

 

"Se você educar um homem, educa um indivíduo, mas se educar uma mulher, educa uma nação"  
 

Provérbio Africano 

 

Neste primeiro capítulo faremos uma abordagem sobre a escrita das mulheres 

e o espaço ocupado por elas no cenário literário, focando em Paulina Chiziane, 

escritora que é o núcleo dessa pesquisa no que refere seus pensamentos e suas 

concepções de feminino. 

Primeiramente é necessário entender, mesmo de forma superficial a recepção 

da escrita feminina em um contexto mais amplo, considerando que o patriarcalismo 

entre outros pensamentos que contribui para a manutenção de uma supremacia 

masculina imposta como condição social e reverbera no cenário literário 

historicamente e que ainda refletem na atualidade. 

Sendo assim, o questionamento e a escrita engajada de Paulina Chiziane parte 

de um cenário reduzido, sua vivência familiar em primeiro instante, partindo para 

outras relações sociais que envolvem a educação, matrimônio, relações trabalhistas, 

religião, entre outras. Estes questionamentos dos costumes que versam 

principalmente pela centralidade e status social ocupado pelo homem em 

Moçambique, se desdobrando por outros vieses que estão culturalmente 

estabelecidos. 

Diante deste contexto é salutar perceber que a desigualdade de gênero, a 

inferiorização da mulher não é exclusividade da sociedade moçambicana, sendo que, 

o machismo está enraizado de maneira mais ampla ao longo da história da 

humanidade. 

Logo, perante a amplitude do tema e da nossa limitação enquanto pesquisa, 

utilizaremos como embasamento teórico duas mulheres escritoras para fundamentar 

a literatura feminina, seus desafios, lutas para inserção no mercado literário. A primeira 

escritora será Nísia Floresta e a segunda Virginia Woolf. 

  



 
24 

 

3.1 NÍSIA FLORESTA E VIRGINIA WOOLF: UM PANORAMA DA MULHER QUE 

ESCREVE 

 

 Para escrita deste subtópico utilizamos dois textos teóricos que falam sobre o 

espaço ocupado pela mulher na literatura em um recorte temporal entre os Séculos 

XIX e início do XX, levando em consideração contextos que diferem da realidade 

vivenciada por Paulina Chiziane, com o intuito de realizar um comparativo sobre 

ambientes e espaços temporais diferentes para compreender a posição da mulher  no 

que diz respeito a literatura produzida por mãos femininas. 

Através de Virginia Woolf e sua obra Um teto todo seu, ensaio baseado em dois 

artigos de palestras no ano de 1928. Nesta obra a autora faz uma análise sobre a 

condição social feminina em um ambiente europeu e como isso reflete na produção 

escrita por mulheres e implica na disseminação do pensamento feminino.  

Já Nísia Floresta, escritora brasileira do Século XIX que utilizou a escrita como 

ferramenta de denúncias sociais, tratando de temas delicados em um cenário de 

desigualdade do Brasil Imperial, sobretudo no que se refere as classes 

marginalizadas, entre elas as mulheres. Para tal análise, servirá como escopo o artigo 

de Milena Bruno Ferreira As representações do feminino através das obras Opúsculo 

humanitário e Direito das mulheres e injustiça dos homens, de Nísia Floresta (2023). 

Como já foi dito, o livro Um teto todo seu surgiu a partir de duas conferências 

ministradas por Virginia Woolf em 1928, cujo tema gerador “As mulheres e a ficção” 

levou a autora refletir o papel da mulher ocupado na história no que se refere à tarde, 

principalmente a escrita. Para efeito desta pesquisa faremos um corte temporal que 

envolve o período entre os séculos XVI e XIX, exemplificando de acordo o estudo de 

Woolf sobre as produções femininas no campo da escrita e sua recepção na 

sociedade. 

Ao fazer esse breve relato, fundamentado na obra Um teto todo seu de Virginia 

Woolf, assim como em Nísia Floresta, esta última em uma perspectiva mais biográfica, 

buscaremos relacionar com o enquadramento social presenciado por Paulina 

Chiziane em Moçambique, principalmente no que se refere a mulher e a literatura 

feminina.  

O conceito por trás do título Um teto todo seu, trazido por Virginia Woolf, parte 

do pressuposto da independência feminina. A mulher que consegue supri seus meios 

de subsistência através de seus esforços, sem um aporte masculino está apta para 

https://www.sinonimos.com.br/no-que-diz-respeito/
https://www.sinonimos.com.br/no-que-diz-respeito/


 
25 

 

sentir a liberdade sem as amarras impostas pela sociedade patriarcal. Somente com 

essas prerrogativas de possui seu teto é que a mulher poderá de fato se posicionar e 

viver de forma efetiva, ocupando um papel relevante o contexto social. Vejamos o que 

a autora diz a respeito: 

 

[...] Tudo o que poderia fazer seria oferecer-lhes uma opinião acerca de um 
aspecto insignificante: a mulher precisa ter dinheiro e um teto todo dela se 
pretende mesmo escrever ficção; e isso, como vocês irão ver, deixa sem 
solução o grande problema da verdadeira natureza da mulher e da verdadeira 
natureza da ficção. Esquivei-me ao dever de chegar a uma conclusão sobre 
essas duas questões — a mulher e a ficção, no que me diz respeito, 
permanecem como problemas não solucionados. [...]. (Woolf, 2014, p. 8) 

  

Percebe-se que a problemática surgida a partir do questionamento que norteia 

a palestra sobre as relações entre a mulheres e a ficção faz com que a autora entenda 

que a escrita feminina está estritamente relacionada as condições financeiras, mesmo 

que essa não seja uma verdade absoluta e irrefutável, mas Woolf acredita que a 

independência é um fator preponderante para a mulher que pretende escrever ficção. 

Partindo desse pressuposto, a autora se propõe a fazer uma viagem histórica 

para entender de que forma a ficção era produzida por mãos femininas e de que forma 

o organograma social do momento interferiu na escrita de mulheres diante do status 

reservado a ela. 

A escritora inicia a viagem histórica em Londres do século XVI, de modo que, 

ela percebeu que qualquer produção artística era estritamente destinada aos homens, 

as mulheres se reservavam a submissão e a vida conjugal, sendo considerada em 

alguns momentos inferiores intelectualmente. A escrita feminina foi ínfima e restringida 

por toda estrutura social e muitas vezes mulheres necessitaram utilizar pseudônimos 

masculinos para que suas obras fossem aceitas ou avaliadas pelos críticos.  

 

Levar uma vida livre na Londres do século XVI teria significado, para uma 
mulher que fosse poetisa e dramaturga, um colapso nervoso e um dilema que 
bem poderiam matá-la. Se sobrevivesse, o que quer que houvesse escrito 
teria sido distorcido e deformado, fruto de uma imaginação retorcida e 
mórbida. E sem dúvida, pensei, olhando a prateleira onde não há peças da 
autoria de mulheres, seu trabalho sairia sem assinatura. Esse refúgio ela, 
decerto, teria buscado. Foi o resquício do sentimento de castidade que ditou 
o anonimato às mulheres até mesmo no século XIX. (Woolf, 2014, p. 63) 

 

O que se percebe que há uma estratégia de silenciamento da produção artística 

feminina durante esse período. Em uma sociedade dominada por homens e pelo 



 
26 

 

poder vindo através da riqueza, a educação ofertada no âmbito familiar era 

diferenciada de acordo ao sexo da criança, a menina desde muito jovem era prometida 

através de casamentos políticos e eram preparadas para a vida conjugal, muitas 

vezes não tendo acesso a escrita e leitura de forma substancial e de qualidade. 

 

A mulher, portanto, que nascesse com a veia poética no século XVI seria uma 
mulher infeliz, uma mulher em conflito consigo mesma. Todas as condições 
de sua vida e todos os seus próprios instintos conflitavam com a disposição 
de ânimo necessária para libertar tudo o que há no cérebro. (Woolf, 2014, p. 
64) 

 

Outro ponto a ser considerado neste contexto é que a escrita era reservada a 

uma minoria rica da sociedade. Ao homem pobre também eram impostas dificuldades 

para a produção artísticas, na qual sua capacidade de escrita também era posta em 

dúvida.  Diante do cenário exposto e de dúvida, a mulher que tentasse produzir escrita 

encontraria dificuldades maiores as já existente para os homens pobres. “O mundo 

não lhe dizia, como a eles: ‘Escreva, se quiser; não faz nenhuma diferença para mim’. 

O mundo dizia numa gargalhada: ‘Escrever? E que há de bom no fato de você 

escrever?’” (Woolf, 2014, p. 68). Analisando o trecho percebe-se a diferença de 

tratamento dado ao homem pobre e a mulher no recorte temporal do século XVI. 

Essa realidade perdurou durante muitos anos, a mudança ocorreu forma lenta 

e enraizada de preconceito, a escrita feminina começou a ganhar musculatura 

somente a partir do século XVII e XVIII, com a inserção da mulher timidamente no 

mercado de trabalho. Neste período, as mulheres começaram a trabalhar em 

traduções de livros masculinos, reescritas de textos e outras tarefas de valores 

inferiores, sendo que, a autoria masculina continuou com todo protagonismo no que 

se refere a escrita e a ficção, demonstrando a superioridade do homem perante a 

mulher de acordo as convenções sociais.  

De fato, a literatura feminina viera ganhar território a partir do século XIX, com 

resquícios de patriarcalismo. A escrita de mulheres obteve corpus e começou 

identificar o crescimento de obras, no entanto, ainda com um pensamento 

preconceituoso restritas aos romances. De acordo a concepção masculina do 

momento, as mulheres não tinham capacidade de produzir outro gênero de escrita 

que não fossem os romances, considerados inferiores e de cabível ao nível intelectual 

delas. Isso pode ser exemplificado na seguinte fala de Woolf. 

 



 
27 

 

Ali, portanto, chegara-se ao início do século XIX. E ali, pela primeira vez, 
encontrei diversas prateleiras inteiramente dedicadas às obras de mulheres. 
Mas por que, não pude deixar de perguntar enquanto corria os olhos por elas, 
eram todas, com muitas poucas exceções, romances? (Woolf, 2014, p. 83) 

 

Para finalizar nosso recorte de acordo ao pensamento de Virginia Woolf e a sua 

pesquisa sobre as mulheres e a ficção, abordaremos uma crítica contida sobre a 

posição feminina e o cerceamento de acordo aos preceitos patriarcais do ano de 1928, 

presentes também na realidade de Paulina Chiziane, conforme estudaremos ao longo 

desta dissertação. 

  

Supõe-se que as mulheres sejam geralmente muito calmas, mas as mulheres 
sentem exatamente como os homens — elas precisam de exercício para suas 
faculdades e de um campo para seus esforços, tanto quanto seus irmãos; 
elas sofrem de uma contenção rígida demais, de uma estagnação absoluta 
demais, precisamente como sofreriam os homens; e é tacanhice de seus 
semelhantes mais privilegiados dizer que elas devem limitar-se a fazer pudins 
e costurar meias, a tocar piano e bordar sacolas. (Woolf, 2014, p. 86). 

 

É notório que a submissão feminina que possuem suas capacidades cognitivas 

podadas para seguirem uma lógica masculina de subserviência que impede que elas 

explorem suas potencialidades ou as mesmas fiquem reduzidas a tarefas domesticas, 

as quais são doutrinadas desde muitos jovens a viverem marginalizadas e a sombra 

das figuras patriarcais.  

Nísia Floresta, professora e escritora brasileira do século XIX, foi uma expoente 

do feminismo no Brasil, lutando pela igualdade entre gênero, visando possibilitar 

relações mais justas entre homens e mulheres, lutando por direitos que buscasse 

equidade de tratamento através de ações práticas e na utilização da literatura como 

instrumento de denúncias de questionamento da realidade social. Em seu artigo As 

representações do feminino através das obras Opúsculo humanitário e Direito das 

mulheres e injustiça dos homens, de Nísia Floresta (2023), Milena Bruno Ferreira traz 

a seguinte apresentação da escritora. 

 

A busca pela emancipação das mulheres e a luta por direitos igualitários vem 
sendo retratada ao longo dos séculos na literatura por diversas vozes. 
Dionísia Gonçalves Pinto representa uma dessas vozes, mas por diversas 
vezes sofreu a tentativa de silenciamento. Afinal, ser mulher no Brasil durante 
o século XIX não era uma tarefa fácil. Destinadas a cuidar do marido e dos 
filhos, as mulheres tinham seus papéis sociais extremamente limitados. No 
entanto, Nísia Floresta ousou bradar a sua voz e dedicou-se a realizar 
denúncias através de sua escrita. (Ferreira, 2023, p. 32). 

 



 
28 

 

De acordo a explanação de Ferreira percebe-se quanto visionária foi Nísia 

Floresta diante de uma realidade de império brasileiro, mostrando-se seu 

engajamento e o inconformismo com o destino fatal das mulheres. Realidade 

espelhada em diversas partes do mundo, como bem exemplificado através dos 

estudos de Virginia Woolf. 

Atuante como professora, Nísia Floresta lutou bravamente por uma educação 

igualitária para homens e mulheres, ofertando o mesmo tipo de ensino para todos, 

independentemente de sexo. Em uma das suas ações, chegou a criar uma escola 

voltada só para o ensino de meninas, com o intuito de diminuir a defasagem em 

relação ao tipo de educação oferecidas as crianças do sexo masculino. 

 

Ademais, Nísia Floresta também contribuiu muito para o avanço da educação 
das mulheres no Brasil. Enquanto professora, Floresta fundou um colégio 
para meninas e em diversas publicações demonstra sua preocupação no que 
concerne à educação das mulheres, enquanto busca de um sistema crítico 
que fugisse de disciplinas que apenas mantinham o funcionamento do 
patriarcado [...] (Ferreira, 2023, p. 35). 

 

Conforme podemos ver, a proposta de ensino transcende o amontoamento de 

meninas, mas a construção de uma educação que atendesse as necessidades das 

estudantes, com um currículo apropriado. Mas, apesar de todas as ideias e sua voz 

imponente de bater de frente com o sistema patriarcal, Nísia Floresta recebeu diversas 

críticas, sendo até obrigada a sair do país.  

O ensino e a literatura andaram de mãos dadas por toda a luta histórica, como 

instrumentos entrelaçados, a escritora percebeu que somente através da educação, 

poderíamos caminhar para a modernização da sociedade brasileira do século XIX, 

pensamento este corroborado após a sua experiência no exterior e contato com outras 

realidades, principalmente europeia, que estavam um passo à frente da conjuntura 

vivenciada em solo brasileiro.  

 

As questões educacionais e sociopolíticas levantadas por Nísia Floresta se 
fazem, portanto, necessárias à modernidade que se delineava no século XIX 
e que deságua em nossa contemporaneidade. Nísia Floresta foi visionária em 
sua escrita e em sua conduta, foi gestora da escola que idealizou, escrevia, 
publicava e, principalmente, desafiava uma sociedade repleta de 
preconceitos. Por ser uma das primeiras mulheres a romper barreiras e abrir 
caminhos para outras escritoras e professoras, a obra de Nísia Floresta, na 
ótica ora abordada, merece ser estudada para que não sobrevenham 
precedentes para tais retrocessos. (Ferreira, 2023, p. 36). 

 



 
29 

 

Contudo, a escritora não reconhecida do grande público por um processo 

intencional de marginalização de sua obra e importância histórica e no seu papel 

relevante para o debate de temas sensíveis e fundamentais ainda nos dias atuais. As 

pesquisas e produções acadêmicas sobre a autora se mostram tímidas, não 

demonstrando a centralidade de uma mulher, que diante de um cenário 

predominantemente masculino conseguiu se estabelecer, mesmo diante das diversas 

tentativas de silenciamento pela classe dominante.  

 

[...] Nísia Floresta foi uma pioneira no que diz respeito à luta pela educação 
igualitária entre homens e mulheres, recusando-se a aceitar que enquanto os 
homens eram instruídos a dominar a sociedade, a mulher fosse educada para 
servir ao marido e aos filhos, [...]. Disposta a lutar para que houvesse o fim 
da passividade feminina, sua principal arma foi a literatura. Na literatura, 
Floresta encontra uma forma de se direcionar a sociedade e de incentivar 
outras mulheres na busca pela igualdade entre os gêneros. (Ferreira, 2023, 
p. 37). 

 

Vale ressaltar que a educação proposta por Floresta é o início de um movimento 

muito maior que envolve a mudança de postura de uma sociedade cômoda e disposta 

manter os paradigmas enraizados através de processos históricos importados via 

colonização portuguesa. Portanto, a resistência aos pensamentos da escritora e o 

combate de forma ríspida foi a resposta de uma classe dominante que pretendias 

manter o sistema que eles eram os principais beneficiados. 

A coragem de Nísia Floresta ao enfrentar o sistema trouxe como consequências 

a perseguição ao seu trabalho na escola, como o linchamento público daqueles que 

detinham o poder da mídia, controlando os meios de comunicação em um processo 

de fritura que culminou com o descredenciamento da escritora como uma voz 

importante na luta contra as injustiças sociais. 

Por outro, essa sistemática de silenciamento é um projeto estruturado, 

sobretudo, no que se refere a figura feminina que ousa questionar e buscar melhorias 

no tocante a igualdade de oportunidades em relação aos homens, ou seja, romper 

com o patriarcalismo e a estrutura machista ainda vigente na atualidade. 

 

Diversas mulheres passaram e passam pelo processo de silenciamento, 
principalmente quando denunciam os interesses de quem está no poder. No 
caso de Nísia, encontramos uma sociedade repleta de preconceitos, que 
refletiu em seus escritos. Uma amostra da construção desses discursos está, 
por exemplo, nos recorrentes boicotes que Nísia Floresta passa a sofrer por 
sua atuação no Colégio Augusto. (Ferreira, 2023, p. 40). 

 



 
30 

 

 Nísia Floresta foi uma mulher atuante e preocupada com as causas sociais, 

tratava de temas considerados tabus para o período que vivera, temas que envolvia 

muitos interesses de gente que detinham o poder, ou seja, o alto escalão da sociedade 

brasileira. Além da educação igualitária entre homens e mulheres, questionar o papel 

social feminino, a escravidão também foi conteúdo de suas escritas, o que contribuiu 

para o boicote sofrido pela escritora, já que a escravidão era a base econômica do 

Brasil naquele período. 

 

A tentativa contínua de apagar a imagem da mulher que buscava dar a outras 
mulheres perspectivas de conhecimento, de leituras críticas e de voz foi 
realizada de forma repetitiva e parece reverberar até mesmo nos dias atuais. 
Além de defender e lutar pelos direitos das mulheres, Nísia Floresta marcou 
uma presença constante em jornais, onde abordava temas como a 
escravidão (Ferreira, 2023, p. 41). 

 

O que podemos concluir que existem proximidades entre a inquietude de Nísia 

Floresta e os relatos de Virginia Woolf tratados na conferência. Trazendo épocas e 

locais diferentes, percebemos que as semelhanças do tratamento conferido a mulher 

durante o período descrito, a mulher destinada a cuidar da casa, marido e filhos, com 

sua capacidade de pensamento obstruída por um silenciamento intencional e cruel 

objetivando a manutenção de uma falsa superioridade biológica masculina, mas que 

na prática foi efetivada através de instrumentos sociais que envolvem poder, coerção 

e disseminação ideológicas. 

Por fim, Ferreira traz ponderações sobre a importância da luta de Nísia Floresta 

e sua coragem de lutar perante uma estrutura poderosa e impiedosa, não se abstendo 

diante das injustiças, buscando traçar novos caminhos e novas perspectivas que 

viessem questionar a realidade, não aceitando de forma passiva o que lhe foi imposto, 

pleiteando igualdade e provando capacidade de exercer as mesmas funções 

destinadas somente aos homens. 

 

Nísia Floresta, como antes dito, seguiu um caminho diferente da maioria das 
mulheres da sua época, ela preocupava-se em demonstrar que as mulheres 
eram tão capazes quanto os homens de ocupar cargos públicos e dividir 
tarefas que requerem conhecimento científico. Sua voz ficou conhecida por 
levantar a problemática da submissão feminina [...] (Ferreira, 2023, p. 43). 

 

Ao trazer para o debate essas abordagens teóricas sobre a mulher e de que 

forma a escrita feminina está colocada em cenários diferentes de Moçambique, 

buscamos elencar problemáticas que se assemelham a luta da mulher na inserção 



 
31 

 

em contexto dominados por homens, seja na política, na literatura, educação e de que 

forma esses aspectos contribuem e moldam a conjuntura social. 

 

3.2 PAULINA CHIZIANE: UMA MOÇAMBICANA 

 

 Paulina Chiziane é reconhecida no cenário literário pelo seu vanguardismo ao 

tratar de temas questionam costumes e tradições moçambicanos, principalmente no 

que se refere ao universo feminino. Aspectos biográficos, suas inspirações e 

aspirações enquanto mulher e escritora, seu engajamento social se confunde com sua 

história de vida e obra. Seus livros contam a história de Moçambique sob a perspectiva 

de uma voz feminina. 

O objetivo deste tópico é compreender o perfil de Chiziane como uma 

moçambicana, abordando aspectos que perpassam a descrição de vida da autora 

através de uma visão exógena. Por isso, buscamos conhecer a escritora a partir de 

seus posicionamentos a respeito de determinados assuntos, com intuito nos 

aprofundarmos sobre o pensamento da vencedora do prêmio Camões e oferecer 

elementos para o cerne desta pesquisa.   

No entanto, antes de adentrarmos de fato na apresentação da escritora faz-se 

necessário conhecermos um pouco sobre Moçambique, sua história, suas tradições, 

formação cultural para entendermos sobre os anseios e inquietações que levaram 

Paulina Chiziane contestar alguns dos costumes através da sua obra literária.  

 

3.2.1 Moçambique: um breve relato histórico 

 

República de Moçambique ou Moçambique é um país situado África, sofreu o 

processo de colonização portuguesa, conquistou a sua independência em 25 de junho 

de 1975, após uma longa guerra travada em busca da sua soberania nacional. 

Possuindo uma área de 801.590 km², sua capital é Maputo. Segundo informações 

contidas no site oficial de Moçambique, estima-se que sua população é 27.909.798 

habitantes (dados de Censo 2017) e sua moeda é Metical. Apesar da língua oficial do 

país ser o português, diversas outras línguas são faladas em território moçambicano, 

entre elas: macua (ou emakhuwa), xironga, cicopi, etc. 

Integrante da Comunidade dos Países de Língua Portuguesa (CPLP), 

Moçambique, localizado na costa da   África Austral faz fronteira com diversos países, 



 
32 

 

entre eles estão Tanzânia, o Malawi, a Zâmbia, o Zimbábwe, a África do Sul e a 

Suazilândia. O país é ainda banhando pelo Oceano Índico, também conhecido como 

Canal de Moçambique. 

O território Moçambicano é dividido em três províncias: Norte (Niassa, Cabo 

Delgado, Nampula), Centro (Zambézia, Tete, Manica, Sofala) e Sul (Inhambane, Gaza 

e Maputo), essa divisão territorial representa um rico multiculturalismo com diferenças 

de tradições e aspectos culturais a depender da região do país. 

 

                                          Figura 1 - Mapa político de Moçambique  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                

                                          Fonte: Land Portal (2010). 

  



 
33 

 

                                Figura 2 - Bandeira de Moçambique 

 

   

 

 

 

 

 

 

 

                           Fonte: Site oficial governo de Moçambique 

 

                                               Figura 3 - Brasão de Moçambique 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                               Fonte: Site oficial governo de Moçambique 

 

Os portugueses chegaram à Moçambique no final do Séc. XV e impuseram o 

colonialismo que perdurou até o ano de 1975, com a conquista da independência, a 

presença do colonizador em território moçambicano influenciou diretamente na cultura 

local, com a sobreposição de costumes exógenos de origem europeia, que modificou 

permanentemente os costumes locais, isso fica evidente com a língua oficial ser pouco 

falada no país. 

 

Moçambique, país situado no sudeste africano, foi concebido entre a África 
do Sul e a Tanzânia, banhado pelas águas do Índico, forma o canal de 
Moçambique com a ilha de Madagascar. Como todos os países africanos, 
herdou as fronteiras da colonização e forjou sua identidade nacional com 
base no pressuposto de combater a ocupação colonial. (Diaz, 2023, p. 178). 

 



 
34 

 

O que se percebe é que a formação de Moçambique sofreu uma influência 

significativa do colonialismo europeu, a partir do momento que a dominação colonial 

desestruturou a organização prévia existente em África, estabelecendo novas 

fronteiras, territórios e formação de novos povos de diversas etnias e origens, sendo 

fatores que justificam o multiculturalismo e as diferenças culturais a depender do local 

do território moçambicano.   

A formação de Moçambique na atual configuração é fruto do colonialismo 

português que desconsiderou as características locais e sobrepujaram através da 

força seu domínio aos mais diversos povos, “o processo de formação histórica de 

Moçambique se assemelha a um mosaico africano, constituído por múltiplos povos, 

Estados e Impérios que habitavam distintas territorialidades” (Diaz, 2023, p. 183). 

Entre os diversos povos podemos citar: 

 

Cabe referir que, para Portugal, a conformação do território moçambicano 
significou o alargamento de suas riquezas e fronteiras, processo que durou 
até o último quarto do século XX, em 1974. Para os povos autóctones, 
significou a supressão dos reinos de Monomotapa ou Gaza, e de outros 
grandes Estados, como o grande Zimbabwe, o Reino de Manica, de Barué, 
de Danda, de Butua-Torua, de Teve, o Estado dos Rundos, dos Changamires, 
dos Carongas, dos Undis, o xeicado de Quitangonha e de Sancul, o Sultanato 
de Angoche e outros povos que viviam em territorialidades definidas antes do 
avanço da colonização. (Diaz, 2023, p. 179). 

 

A ação portuguesa gerou transformações no que condiz a organização social 

de territórios com diversos povos independentes, que através de ações de origem 

externa criou uma nova configuração de país, a partir de uma conjuntura de 

exploração, dominação, desconsiderando as tradições, particularidades locais, 

transgredindo e usurpando todos os direitos de populações que viriam mais tarde se 

tornar Moçambique como conhecemos agora.  

Segundo Érica Luciana de Souza Silva em A loucura feminina nos romances 

de Paulina Chiziane como estratégia de resistência (2022): 

 

É importante enfatizar que o país, a efeito de análise teórica, pode ser dividido 
em Norte, região em que se preservam as tradições culturais e religiosas, 
com menor presença do colonizador português e onde se localizam os 
Montes Nampuli. De acordo com as histórias tradicionais do país, esse é o 
local onde se deu o início da vida. Já o Sul, mais próximo do oceano, é a 
parte mais ocidentalizada de Moçambique e região em que houve grande 
presença dos colonizadores. (Silva, 2022, p. 9). 

 



 
35 

 

Um exemplo disso e muito presente na obra de Paulina Chiziane, é 

diferenciação entre a região norte, de tradições matrilinear e a região sul, local de 

origem da escritora, de cunho patriarcal. Diaz explica da seguinte maneira:  

 

Antes da ocupação colonial, identifica-se a coexistência de vários povos no 
território que hoje encerra Moçambique, como os povos de tradição 
matrilinear dos Maconde no norte do território, os Macuas, os Yao, dentre 
muitos outros. Na costa predominavam pequenos reinos afro-islâmicos, 
formados desde o século XVI por dinastias islâmicas oriundas dos centros 
suaíli localizados a Norte do rio Rovuma, nomeadamente Kilwa e Zanzibar. 
No centro do vale do Zambeze encontravam-se diversos povos, como os 
Chuabo, os Sena e os Nhungué. 
 
Ao Sul do rio Zambeze estavam os povos de tradição patrilinear, os Shona 
que habitavam as atuais províncias de Sofala, Manica e Tete, herdeiros da 
velha estrutura de poder dos Monomotapa, os Tsonga, predominantes em 
toda a região ao sul do rio Save, os Chope e os Bitonga e os Nguni. Ademais, 
no Sul, cabe referir os Changanes, os Mundaus, os Chenguas. (Diaz, 2023, 
p. 184). 

 

Sendo assim, mesmo após a independência do país ocorrida na década de 70 

do século passado, marcas do colonialismo ficaram registradas no país moçambicano, 

que através da luta armada conseguiu a libertação e autonomia em relação ao 

governo português e partiu para a construção de um novo sentimento de nação e 

pertencimento local após a experiência avassaladora que representou o período 

colonial. 

Esse pequeno contexto histórico de Moçambique serve para conhecer um 

pouco sobre o país de nascimento de Paulina Chiziane, objeto de estudo desta 

pesquisa de dissertação para a conclusão do Mestrado em Estudos de Linguagens: 

Contextos Lusófonos Brasil-África – MEL, da Universidade da Integração Internacional 

da Lusofonia Afro-Brasileira – UNILAB. 

 

3.2.2 Carreira e obras 

 

Paulina Chiziane se mostrou versátil ao longo da sua carreira, usando da 

diversidade e suas produções passeiam por diferentes linguagens artísticas, não se 

restringindo a literatura. 

No campo descrito podemos entender a carreira de Chiziane pela forma como 

a ela se define como uma mulher que conta de história de mulher. Toda as suas 

reflexões sobre a seu posicionamento que recusa rótulo que venham colocar em 



 
36 

 

xeque a sua liberdade e o processo de constante mudança. Esse processo de 

autodefinição conta muito com elementos das suas experiências moldadas pelas 

características culturais da sociedade moçambicana, em especial da região do sul do 

país, origem da escritora. 

 Esse entendimento de descrever e se autodescrever sofrem modificações de 

acordo ao momento, ao se demonstrar multifacetada e pesquisadora da sua própria 

história que se entrelaça com a história do seu país, no sentido de entender a 

construção social da atualidade, de costumes e tradições antigas modificadas ao 

decorrer do tempo até mesmo pelo processo de colonialismo que transfigurou a 

realidade de Moçambique. 

Partindo disso, o descrito que precede o escrito influencia significativamente 

toda a construção da obra de Paulina Chiziane. A escritora feminina, que ela mesmo 

se define, passeia por outros campos e se reinventa dentro do processo de criação 

do seu universo literário e na construção de seus personagens retratando e trazendo 

experiências e relatos que estão distantes do que ela prega como modo de vida. Ou 

seja, a necessidade de uma licença poética para passear por outros campos 

fundamentais, que são secundários e não menos importantes, para o entendimento 

da sua ideia central e do que ela entende como uma contadora de história de mulher, 

mas que bebe na fonte da masculinidade, do patriarcalismo, religiões e diversos 

outros temas que contribuem para a musculatura e consolidação do seu pensamento. 

Em relação a escrita, Balada de Amor ao vento (1990) foi a obra de estreia da 

escritora, assim como o primeiro romance a ser publicado em Moçambique, sendo um 

marco para a literatura do país. Niketche: uma história de poligamia (2002) é o livro 

mais vendido da autora até hoje e que de fato trouxe reconhecimento, consolidando-

a no cenário literário. Outras obras da escritora são: Ventos do apocalipse (1993), O 

sétimo juramento (2000), O alegre canto da perdiz (2008), As andorinhas (2009), 

Ngoma Yethu: o curandeiro e o Novo Testamento (2015), O canto dos escravizados 

(2017). 

Chiziane fez um trabalho no presídio durante um período, pôde entrar em 

contato com mulheres e isso também se tornou escopo para a formação de seu 

pensamento, escutou as histórias das presidiarias e teve contato com as motivações 

e anseios, a vida de mulheres com restrição de liberdade. 

Paulina também se aventurou no mundo da música, lançando dois álbuns até 

o momento “Canto de Esperança” 2019 e “Msaho” 2023. Com participações de 



 
37 

 

músicos renomados, a escritora demonstra mais um lado da sua versatilidade e 

liberdade criativa e não fica presa em guetos artísticos. 

Retomando a escrita, Paulina não se furta ao tratar sobre temas considerados 

polêmicos, que mexam com tabus da sociedade moçambicana. Muitas vezes foi 

criticada e demonizada por conta de seus livros e de suas opiniões controversas 

diante da grande mídia ou estrutura social vigente. 

 

3.3 A IMPORTÂNCIA DE PAULINA CHIZIANE NO CENÁRIO LITERÁRIO 

MOÇAMBICANO  

 

Como já foi dito, Paulina Chiziane é oriunda de uma região de Moçambique 

com fortes tradições patriarcais. O colonialismo também interferiu na estrutura social 

do local, impondo elementos exógenos a cultura moçambicana influenciando de forma 

significativa no país.  

A primeira língua falada por Chiziane é o chope, ela só aprendeu o português 

ao ingressar na escola católica. O seu pai, que era alfaiate, proibia o uso da língua 

portuguesa no ambiente familiar, demonstrando uma forte resistência aos traços 

coloniais, visando a manutenção das tradições moçambicanas. 

Neste cenário, outras características da cultura eram muito presentes no seio 

familiar de Paulina Chiziane. De acordo aos ritos patriarcais, as mulheres deveriam 

ser educadas para o casamento e preparadas desde muito jovens para as obrigações 

referente a vida conjugal e a futura família a ser formada. O homem possui privilégios 

conforme preconiza a tradição e a responsabilidade de constituir um lar harmônico, 

prevendo a manutenção dos costumes. Para a mulher está a incumbência de se 

dedicar inteiramente ao seu marido e filhos. 

Desde criança Chiziane não entendia o sistema imposto. Para ela não fazia 

sentido que fosse impedida de fazer o que gostava por conta de uma tradição. A 

situação determinada pela sociedade que definiu o seu destino, a forma como deveria 

se comportar, a profissão que deveria exercer, entre outros aspectos estabelecidos 

pelo patriarcalismo iam em direção contrária à sua concepção de vida e de futuro. 

Paulina Chiziane despertou interesse pelas artes no ambiente escolar, 

inicialmente queria ser pintora, mas teve seu desejo implodido pelo seu pai. Fora 

proibida de ler e expressar seus pensamentos questionadores sobre a realidade ali 

vivida, a qual ela não entendia e não concordava. A leitura foi a mola propulsora do 



 
38 

 

processo de amadurecimento enquanto mulher e o que possibilitou a sua formação 

como escritora. 

O gosto pela leitura foi o primeiro ato de rebeldia contra o sistema, a autora já 

afirmou que roubava livros para que pudesse ter acesso a conhecimentos proibido 

pelo seu pai. A leitura surgiu como uma forma de burlar o sistema patriarcal tão 

presente no ambiente familiar, ela fingia estar estudando na presença do seu pai.  E, 

a partir daí começou a escrever um diário com breves relatos e situações do cotidiano, 

iniciando assim seu processo de introdução no mundo da escrita. 

O mundo da leitura e escrita era oposto a vida escolar de Chiziane, ela passava 

muito tempo envolvida por livros que não condiziam com o ensino católico que era 

obrigada a frequentar, ensino este que buscava preservar as características 

patriarcais associadas ao colonialismo numa época que Moçambique estava sob o 

domínio português. 

Esse fato não impediu que Paulina tivesse uma vida de militância, se 

envolvendo na luta pela a independência e posteriormente no conflito civil no pós-

independência. Atuante, foi nesse cenário que a mesma escreveu o seu primeiro livro 

a ser publicado, o “Balada de amor ao vento”, como ela mesmo relata: 

 

Escrevi a minha primeira obra debaixo de estrondos e ameaças de morte. 
Publiquei-a. escrevi a segunda debaixo do mesmo ambiente. Está no prelo. 
Trabalhar numa atmosfera de morte é minha forma de resistir. Ninguém tem 
o direito de interromper os meus sonhos. (Chiziane, 2013, p. 205) 

 

Percebe-se de acordo ao pensamento da escritora é que escrita para ela é 

como uma missão de resistência diante das adversidades de um país africano que 

sofreu com as mazelas da colonização europeia potencializada pela sua condição de 

mulher que foi historicamente relegada a segundo plano por questões culturais que 

Chiziane discorda. 

Vanguardista no que se propõe, esse primeiro livro em romance publicado por 

uma mulher em Moçambique traz outros elementos importantes para o cenário 

literário moçambicano. O livro traz uma mulher como personagem principal e como 

narradora da sua história de vida. Este fato culmina no protagonismo para uma mulher 

em uma obra literária. Além do mais, traz uma caracterização feminina contada por 

uma escritora, já que, numa conjuntura dominada por escritores homens, é de extrema 



 
39 

 

relevância que uma mulher retrate os anseios do universo feminino em consonância 

com sua vivência. 

Nesse ponto, podemos associar a postura de Paulina Chiziane com o lugar de 

fala defendido por Djamila Ribeiro, a partir do momento, que a escritora através de 

sua literatura luta contra a invisibilidade no que se refere a mulher a favor de um 

protagonismo feminino e ocupação de espaços ainda negados na atualidade. 

 

A nossa hipótese é que a partir da teoria do ponto de vista feminista, é 
possível falar de lugar de fala. Ao reivindicar os diferentes pontos de análises 
e a afirmação de que um dos objetivos do feminismo negro é marcar o lugar 
de fala de quem as propõem, percebemos que essa marcação se torna 
necessária para entendermos realidades que foram consideradas implícitas 
dentro da normatização hegemônica. (Ribeiro, 2017, p. 34) 

 

Trazer elementos novos no que concerne a literatura produzida antes da 

publicação do primeiro romance, com temas que não era comuns, é evidenciar 

questões ignoradas pelo contexto histórico, centralizando discussões pertinentes e 

necessárias para uma mudança realidade ali posta de forma arbitrária com 

fundamentos patriarcais. 

Ao se impor diante de uma estrutura aparentemente intransponível, Chiziane 

não se curva e não se abstém de escrever sobre aquilo que acredita, não está 

preocupada com questões editoriais ou algo que o mercado literário preconize, isso 

pode ser notado na construção das suas personagens femininas que retratam a 

realidade moçambicana e não representam cenários ilustrativos moldados de acordo 

a concepção masculina. 

 

Ao olhar atentamente para as personagens de Chiziane, percebe-se que as 
mulheres destacadas pela autora são aquelas que não se adequam à 
realidade social e cultural imposta pelo mundo patriarcal e pelo mundo 
colonial sem antes problematizá-los. Portanto, como elemento estranho, que 
não se encaixa nas engrenagens, elas despertam a reflexão e a sensibilidade 
do leitor. Por muitas não suportarem tamanho fardo advindo da força 
desprendida para desencadear a ação do confronto, algumas se entregam, 
ou são levadas à prostituição, à loucura, à depressão ou à morte. (Silva, 2022, 
p. 12). 

 

Conforme dito por Silva, Paulina Chiziane traz mulheres do cotidiano, que 

possui problemas tão inerentes a vida comum e da maioria da população 

moçambicana. Isto é, as mulheres e seu modo de se comportar, agir, aflições e 

desafios não estão representados nas obras literárias de forma significativa, Chiziane 



 
40 

 

quebra esse paradigma, demonstrando um ato de resistência contra os modelos 

utilizados. 

A representatividade da escrita de Chiziane perpassa pela ruptura com o 

tradicional, questionamentos aos silenciamentos impostos tanto pela tradição cultural 

moçambicana, assim como pelos elementos incorporados pela colonização 

portuguesa.  

 

Ultrapassar os limites que demarcam o espaço social imposto há décadas 
requer muita ousadia e subversão. Afinal, são longos períodos de 
assimilações culturais que habituaram as mulheres a se situarem em um 
patamar social inferior, cuja falsa segurança fomenta o comodismo e a 
enganosa impressão de conforto. Esses processos de imposição e 
doutrinação abafam os valores tradicionais africanos em que há 
compartilhamento de poder entre homem e mulher, maior igualdade entre 
ambos e instituem, através de longos processos doutrinários e apagamentos 
culturais, que a única verdade preponderante e benéfica a todos é aquela 
incentivada pelo homem português. (Silva, 2022, p. 11). 

 

A obra de Paulina Chiziane é um enfrentamento necessário e a partir do 

momento que a escritora não abre mão de suas convicções e não rende as influências 

externas que buscar rotular, moldar ou estabelecer a forma de que a escritora 

expressa seu pensamento diante das suas histórias e das histórias das mulheres que 

representar o popular. De forma prática Chiziane eleva o debate de temas que visam 

diminuir ou manter a mulher em situação inferior, estes debates não estão restritos a 

Moçambique, como pudemos ver em Woolf e Floresta.   

Érica Luciana de Souza Silva faz ponderações sobre a obra de Paulina 

Chiziane e sua importância considerando alguns fatores presentes na escrita da 

autora: 

 

A obra da escritora Paulina Chiziane torna-se o espaço de poder em que há 
reverberação da voz feminina moçambicana, pois a autora fala como e pela 
mulher de seu país. Ela própria se considera uma contadeira de “estórias” e 
ali ela narra os casos que ouve de suas vizinhas, amigas e parentes. Ao 
mesmo tempo que fala sobre a mulher de seu país, os conflitos ali 
apresentados assumem um caráter universal por se tratar de dilemas 
enfrentados por muitas mulheres em várias partes do planeta. (Silva, 2022, 
p. 16). 

 

Silva ainda complementa trazendo especificidades sobre a oralidade tão 

presente no território moçambicano, considerando que o país ainda está em fase de 

aquisição da escrita, escrita essa de origem europeia advinda com o colonialismo.  

 



 
41 

 

Paulina Chiziane, em seus romances, mostra, por meio do olhar da mulher 
moçambicana, a cultura tradicional de seu país que é permeada pela 
oralidade. A autora subverte a literatura moçambicana ao trazer para seus 
textos aquelas que sempre foram ignoradas. Sua linguagem representativa 
de inúmeras mulheres carrega dores, conflitos, dilemas e conhecimentos que 
foram negligenciados e ignorados por grande parte da sociedade 
moçambicana por séculos e leva seus leitores a refletirem sobre os estudos 
de gênero e a forma como vivem as mais variadas mulheres de seu país. 
(Silva, 2022, p. 17). 

 

Por fim, entendemos que a relevância de Paulina Chiziane para a literatura 

moçambicana está justamente ao trazer temas muitas vezes evitados por questões já 

anunciadas. Longe de trazer verdades absolutas e infalíveis, a obra de Chiziane 

constitui o cerne de uma história de Moçambique ainda não contada, de um país ainda 

recente, com uma formação peculiar, cuja configuração está moldada pelo resquício 

do colonialismo, bem como, o conflito pós-independência. 

Portanto, sem perder de vista outras grandes personalidades que deram 

contribuições tão fundamentais quanto a de Paulina Chiziane, a literatura se 

demonstrou um instrumento de luta social ao longo da história de Moçambique. Sendo 

assim, de acordo ao novo momento onde surgem novas perspectivas de lutas já 

existentes, mas invisibilizadas ao longo do tempo, é salutar as discussões propostas 

por Chiziane por meio da sua escrita. 

 

  



 
42 

 

4 CAPÍTULO 2: FEMININO E FEMINISMO - UMA QUESTÃO DE GÊNERO 

 

“Feminismo é um movimento para acabar com sexismo, exploração sexista e opressão”. 
 

,bell hooks  

 

Neste capítulo faremos uma breve abordagem teórica a respeito do feminismo 

no intuito de fundamentar a análise de elementos de obras da escritora Paulina 

Chiziane e seu conceito de feminino que se contrapõe as amarras de abordagens 

teóricas de origem europeias e aos padrões estéticos negados pela escritora em sua 

produção artística, principalmente no campo literário.  

O feminismo é um campo teórico muito extenso e possui diversas ramificações 

de pensamento que não será possível ser contemplados nesse estudo. Então, para 

organização didática escolhemos optamos por tratar as chamadas ondas feminista, 

destacando as contribuições trazidas por Heloísa Teixeira, principalmente no cenário 

brasileiro, bem como escolhendo quatro teóricas do feminismo de correntes diferentes 

e abordaremos um pouco sobre o pensamento de cada uma, com o de estabelecer 

possíveis relações com a escrita feminina de Paulina Chiziane. As teóricas escolhidas 

foram Simone de Beauvoir, Angela Yvonne Davis, bell hooks e Patricia Hill Collins. 

 

4.1 BREVE HISTÓRICO DO FEMINISMO 

 

O feminismo é um movimento que busca a igualdade de gênero em uma 

sociedade que historicamente foi dominada pela força masculina. Ao longo da história, 

o feminismo passou por diversas fases e ganhou desdobramentos. Estes 

desdobramentos possibilitaram mudanças de foco de acordo ao momento e anseio 

da população feminina na luta por condições paritárias, objetivando derrubar 

privilégios reservados ao homem. 

Podemos falar de feminismos, apesar de ter um objetivo em comum, igualdade 

entre a mulher e o homem, combate ao sexismo e ao patriarcalismo, o feminismo 

possui ramificações e características próprias de cada fase ou pensamento filosófico 

das teóricas e expoentes da teoria feminista de acordo ao contexto histórico. 

O movimento feminista surgiu na transição do século XVIII para o XIX, lá as 

mulheres começaram a questionar sua posição na sociedade, quando estavam 

delegadas as atividades domésticas e viviam em função do homem. Inicialmente 



 
43 

 

inspiradas nos ideais da revolução francesa, de igualdade, liberdade e fraternidade, 

as mulheres buscaram questionar padrões sociais em busca de ocupar um espaço de 

relevância na sociedade. 

 

A mulher era culturalmente, por uma visão patriarcal, confinada ao espaço 
privado, “do lar”, submissa plenamente à figura masculina, quer fosse seu 
genitor ou companheiro; e quando casada, era tratada como mero objeto de 
procriação, considerada como propriedade dos homens, aos quais tinha o 
dever de obediência e subordinação. As mulheres eram oprimidas, 
escravizadas, exploradas, abusadas por homens que achavam possuir algum 
direito sobre a classe feminina. Por essa razão, as mulheres buscaram 
constantemente o seu direito de liberdade e de igualdade.  (Silva; Carmo; 
Ramos; 2021, p. 102)  

 

Didaticamente podemos dividir o movimento do feminismo em quatro fases, 

também chamadas de ondas. Cada onda tem motivações, percepções e são 

movimentos organizados de acordo ao momento histórico e o entendimento e lutas 

das mulheres do período que ocorreu, possuindo especificidades e entraves próprios. 

O conceito de onda parte de uma analogia com as ondas do mar, fazendo 

alusão ao movimento das marés. Constância Lima Duarte traz ponderações de forma 

lúcida em relação ao conceito. 

 

Longe de serem estanques, tais momentos conservam uma movimentação 
natural em seu interior, de fluxo e refluxo, e costumam, por isso, ser 
comparados a ondas, que começam difusas e imperceptíveis e, aos poucos 
(ou de repente) se avolumam em direção ao clímax – o instante de maior 
envergadura, para então refluir numa fase de aparente calmaria, e novamente 
recomeçar. (Duarte, 2003, p. 152) 

 

A primeira onda data do início do século XIX, liderada por mulheres brancas 

objetivou conquistar direitos. Dentre os direitos conquistados podemos enumerar: 

direito ao voto, principal bandeira do movimento em com intuito de alcançar o sufrágio; 

participação política e direito de ingressar no mercado de trabalho. Entre as mulheres 

de destaques desse período podemos citar Elizabeth Cady Stanton, Susan B. 

Anthony, Emmeline Pankhurst, entre outras. 

 

A primeira onda ocorre no século XIX e tem como pauta principal a busca das 
mulheres pelos direitos para alcançar igualdade com os homens, acreditando 
que iriam atingir essa finalidade por meio da educação e de uma relação mais 
simétrica dentro do casamento. (Silva; Carmo; Ramos 2021, p. 104)  

 



 
44 

 

Podemos subdividir a primeira em duas fases, a primeira inspirada nos ideais 

da revolução francesa, igualdade, liberdade e fraternidade e uma segunda fase em 

que o voto se tornou a principal pauta de luta, as mulheres ficaram conhecidas como 

sufragistas. 

 

Esse movimento da primeira onda era realizado por mulheres brancas que 
tinham a finalidade de adquirir direitos iguais aos homens, como aprender a 
ler e a escrever, porque compreendiam que a suposta inferioridade se dava 
devido à educação ser diferente em relação aos homens; e também, em sua 
maioria, refutavam o casamento, enxergando dentro dele relações bastante 
assimétricas; devido à submissão imposta pela sociedade machista, eram 
abusadas sexualmente, criando uma concepção de casamento como uma 
forma de prostituição legal, ou de escravidão sexual, pois os homens teriam 
uma mulher à disposição para servi-los em todos os aspectos, inclusive 
sexualmente. (Silva; Carmo; Ramos; 2021, p. 107)  

 

Já a segunda onda surgiu mesmo com o êxito alcançado com a conquista do 

voto na década de 1920. As desigualdades referentes ao posicionamento da mulher 

no contexto social continuaram latentes. Então a partir de 1960, as ativistas com 

acesso a academia, começaram a questionar padrões sociais e lidar com temas 

sensíveis em um cotidiano patriarcal. Temas como aborto, métodos contraceptivos, 

sexismos foram relevantes e caracterizam esse momento do feminismo. 

Ainda na segunda onda, percebeu a transcendência do movimento feminista 

ao discutir temas como interseccionalidade, orientação sexual, raça, classes sociais, 

mercado de trabalho. Entre as principais expoentes desse período estão Betty 

Friedan, Kate Millet e Simone de Beauvoir, a última será objeto desse estudo. 

 

A segunda onda feminista ocorre em 1960 e vai até 1980. Direitos foram 
conquistados na maior parte dos países, mas as mulheres eram iguais aos 
homens perante a lei apenas no papel, pois na prática essas igualdades não 
ocorriam. Então, esse movimento se preocupa em compreender por que 
ainda existe submissão das mulheres, será que elas seriam naturalmente 
inferiores aos homens e por isso não alcançavam na prática essa igualdade? 
Com isso, começa-se a questionar a ideia de mulher, de feminilidade. (Silva; 
Carmo; Ramos; 2021, p. 108)  

 

Percebe-se que as conquistas da primeira onda foram substanciais, no entanto, 

ainda tinha muita margem para mudanças no que concerne a posição social da mulher 

na sociedade. Um debate amadurecido pelo acesso a academia e as produções 

teóricas foram elementos fundantes para os objetivos a serem alcançados pela 

segunda onda do feminismo. 



 
45 

 

A terceira onda surgiu na década de 1990, com o foco voltado para a 

valorização da diversidade; a luta de liberdade de gênero e contra a homofobia; a 

valorização das experiências femininas. O movimento se expandiu ganhou mais 

ramificações a partir desse período, motivados pelas conquistas alcançadas com a 

segunda onda. “Surge na época de 1990, trazendo as diversidades feminina, com 

demandas específicas, trazendo com bastante força do movimento negro, 

movimentos homossexuais, lesbianismo, transexuais entre outros” (Silva; Carmo; 

Ramos; 2021, p. 111). Podemos destacar como porta-vozes desse período Judith 

Butler, Ângela Davis e bell hooks.  

Por fim, a quarta onda, perpassa o momento atual, com o avanço da tecnologia 

proporcionado pela expansão do uso da internet. A população conectada e usuárias 

ativas das redes sociais que culminaram na modificação da estrutura social atual. 

Entre os temas do momento atual estão a violência contra mulher; a misoginia; 

fortalecimento da identidade feminista; organização coletiva a favor da igualdade de 

gênero. Algumas teóricas expoentes dessa corrente são Rebecca Solnit, Laura Bates, 

entre outras. 

 

Portanto, redes sociais, facebook, WhatsApp, Instagram, blogs, sites, 
youtube e outros são meios de informação e comunicação via internet, 
através desses aplicativos e sites permite-se a disseminação de informações 
sobre as causas feministas, alcançando inúmeros públicos. Com isso, 
possibilitou-se expandir as ideologias feministas como a defesa dos direitos 
de igualdade através de discursos virtuais, empoderando cada vez as 
mulheres, propiciando um novo mecanismo de fala. (Silva; Carmo; Ramos; 
2021, p. 113)  

 

No cenário brasileiro temos Heloísa Teixeira, que durante muito tempo foi 

conhecida como Heloisa Buarque de Hollanda, sobrenome do seu primeiro marido. 

Ela foi uma expoente do feminismo no território nacional.  Nascida no Ribeirão Preto 

e desde muito jovem moradora do Rio de Janeiro, formada em Letras Vernáculas, 

professora universitária, escritora e produtora cultural. 

Imortal da Academia Brasileira de Letras, morreu em 28 de março de 2025 aos 

85 anos, deixando uma vasta produção no cenário cultural nas mais diversas 

linguagens, abordando temas e trazendo aspectos marginalizados da cultura, dando 

voz a periferia e manifestações das classes consideradas inferiorizadas perante a uma 

elite. “Temas comuns da agenda dos estudos culturais, como gênero, etnicidade e 

movimentos sociais, especialmente os feministas e negros, ganham, em suas 



 
46 

 

atividades, novos desenhos e, sobretudo, um sentido democratizante da maior 

relevância.”  (Hollanda, 2018, p. 218).  

Heloísa Teixeira foi uma estudiosa do movimento feminista e através da sua 

influência dentro do cenário acadêmico difundiu ideais no que se refere a luta da 

mulher por espaço de igualdade no cotidiano. A sua história de vida se confunde com 

sua produção, pois suas aflições e objetos de estudos estavam em consonância com 

sua realidade do dia-a-dia. 

Não se rendeu ao academicismo tradicional, trazendo sempre à tona temas que 

contradiziam ao modelo estabelecido. Muitas das suas obras receberam diversas 

críticas, sendo consideradas inferiores, por tratar de temas não convencionais. Temos 

como exemplo, o livro 26 poetas hoje, lançado em 1976, antologia que reuniu os 

melhores escritores da poesia marginal e que se consolidaria no cenário literário 

brasileiro. 

 

Árduo aprendizado esse seu e das mulheres de sua geração que, premidas, 
mas também de alguma forma unificadas pela resistência e oposição à 
ditadura militar, tiveram que passar ao enfrentamento das estruturas 
patriarcais reprodutoras de desigualdades de gênero e sexo presentes em 
todos os lados da sociedade, inclusive nas esquerdas culturais que 
integravam. (Hollanda, 2018, p. 232). 

 

A universidade das quebradas foi um grande projeto da escritora, considerado 

por ela o ápice da carreira. Através de um grupo de pesquisa coordenado por Teixeira, 

jovens artistas puderam fazem um intercâmbio dentro da universidade, aproximando 

o ambiente acadêmico e cientifico da realidade do que se era produzido nas ruas e, 

principalmente, no ambiente das periferias do Rio de Janeiro. 

No contexto do feminismo, Heloísa Teixeira possui um grande lastro de 

contribuições. Se definindo como uma feminista, ela aproximou a produção cultural 

através da literatura e outras linguagens artísticas para a luta, principalmente em dois 

recortes temporais que envolveu o movimento do feminismo e que reverberou também 

no Brasil.   

Através de produções autorais, bem como a organização de coleções com 

produções de outras escritoras feministas, Teixeira trouxe para a evidência o 

desenvolvimento do feminismo no brasil a partir da década de 1970 e suas 

transformações ao longo desse tempo.  



 
47 

 

Obras como Tendências e impasses: o feminismo como crítica da cultura 

(1994), Explosão Feminista (2018), Feminista Eu? (2022), e a coleção Pensamento 

Feminista, composta por quatro volumes (2019-2020) fornecem um grande arcabouço 

teórico sobre o feminismo brasileiro desde a sua formação, consolidação e 

reestruturação atreladas a luta da mulher e da diversidade do conceito que o 

feminismo ganhou com a expansão e as ramificações criadas com o decorrer do 

tempo que trouxe aspectos historicamente marginalizados.  

 

Desde pelo menos Tendências e impasses: o feminismo como crítica da 
cultura, de 1994, Heloisa Buarque de Hollanda vem interpelando o 
pensamento feminista como uma força teórica inovadora no campo 
acadêmico e dotada de forte potencial crítico e político no conjunto da 
sociedade. (Hollanda, 2018, p. 232). 

 

A relevância de Teixeira para o feminismo dentro da realidade brasileira é 

notória, diante da sua força ao lutar contra o sistema desde a época da ditadura militar, 

a sua percepção de feminismo foi ganhando robustez juntamente com a consolidação 

do movimento feminista no país. Toda a sua trajetória condiz a luta das mulheres por 

espaços, inclusive a adoção do sobrenome materno em 2023 foi um ato de grande 

importância dentro do ideário e de sua formação como uma proponente do feminismo. 

Em linhas gerais, entendemos que o feminismo é um campo muito grande de 

estudos e com lutas que buscam elevar a mulher a um status de igualdade aos 

homens. Esse breve histórico visou trazer um panorama superficial da importância do 

feminismo, o que será salutar para o desenvolvimento dessa pesquisa e suas relações 

com a literatura de Paulina Chiziane. 

 

4.2 SIMONE DE BEAUVOIR 

 

O segundo sexo é uma obra basilar da teoria feminista. Escrita pela escritora 

francesa Simone de Beauvoir em 1949, a obra trata sobre a ideia que a inferioridade 

da mulher estabelecida no período era uma questão social e não possuía relação com 

fatores biológicos, como era preconizada pelo pensamento patriarcal. 

Neste subtópico faremos um recorte do referido livro, trazendo assim uma 

abordagem do pensamento de Beauvoir no que se refere as relações entre o homem 

e a mulher. Pertencente à segunda onda do feminismo, a obra representa um 



 
48 

 

amadurecimento as conquistas logradas até o período com o objetivo de alcançar um 

espaço participativo social que vai muito além do direito ao voto. 

Como embasamento para esta abordagem escolhemos a quarta parte do livro 

através de seu capítulo único, cujo título é A Mulher Independente. Em linhas gerais, 

essa parte da obra após uma longa construção do perfil do “segundo sexo” baseado 

em questões fisiológicas, biológicas, sociais, traçando perfis de mulher, trazendo um 

desenvolvimento visando desmistificar o pensamento que impõe o homem em uma 

condição de superioridade. 

A partir da sua icônica frase “Ninguém nasce mulher: torna-se mulher”, Simone 

de Beauvoir irá desenvolver toda a narrativa a respeito da construção e da formação 

feminina de acordo a fatores sociais, as quais desde muito jovem são moldadas para 

atender a padrões determinados. Estes padrões têm origem no pensamento patriarcal 

que delega a mulher a função de obediência e submissão ao homem.  

O nosso estudo inicia-se após uma fase de conquistas obtidas pelas mulheres 

sufragistas, como o direito ao voto e a participação na vida política. No entanto, isso 

não foi uma garantia de uma influência efetiva e significativa e presença da mulher 

nos processos decisórios.  

 

O código francês não mais inclui a obediência entre os deveres da esposa, e 
toda cidadã tornou-se eleitora; essas liberdades cívicas permanecem 
abstratas quando não se acompanham de uma autonomia econômica. A 
mulher sustentada — esposa ou cortesã — não se liberta do homem por ter 
na mão uma cédula de voto; se os costumes lhe impõem menos obrigações 
do que outrora, as licenças negativas não lhe modificaram profundamente a 
situação; ela continua adstrita à sua condição de vassala. Foi pelo trabalho 
que a mulher cobriu em grande parte a distância que a separava do homem; 
só o trabalho pode assegurar-lhe uma liberdade concreta. (Beauvoir, 2016, p. 
449)  

 

Portanto, de acordo ao exposto por Beauvoir em termos práticos a conquista 

do voto pela população feminina não representou grandes mudanças para a mulher, 

que dependente economicamente do homem, o status ocupado por ela de submissão 

ao marido seguiu inalterado.  

A autora entende que somente através do trabalho e da sua independência 

econômica e financeira é que a mulher pode de fato alcançar a sua liberdade de forma 

concreta, sendo que leis, como a que garantiu o voto feminino tornou-se meramente 

proforma. Este pensamento vai em encontro as ideias de Virgínia Wolf por meio da 

conquista de Um teto todo seu. 



 
49 

 

Segundo Beauvoir, o trabalho e a realização profissionais são elementos 

fundamentais para a tão sonhada independência da mulher. O ingresso no ambiente 

profissional poderá proporcionar instrumento que viabilizem a conquista de espaço 

negado a mulher por meio da estrutura social vigente. A autora compreende que 

apenas uma minoria das mulheres consegue se libertar por meio do trabalho, 

rompendo assim as barreiras existentes.  

 

Entretanto, existe hoje um número assaz grande de privilegiadas que 
encontram em sua profissão uma autonomia econômica e social. São elas 
que pomos em questão quando indagamos das possibilidades da mulher e 
de seu futuro. Eis por que, embora constituam ainda apenas uma minoria, é 
particularmente interessante estudar de perto sua situação; é a propósito 
delas que os debates entre feministas e antifeministas se prolongam.  
(Beauvoir, 2016, p. 451)  

 

Beauvoir considera as mulheres que alcançaram a independência por meio da 

profissão e da colocação no mercado de trabalho romperam de certa forma com o 

sistema posto, no entanto, não gozam do mesmo prestígio dirigido a figura masculina.   

“A mulher que se liberta economicamente do homem nem por isso alcança uma 

situação moral, social e psicológica idêntica à do homem”. (Beauvoir, 2016, p. 451)  

Percebe-se que a batalha em busca de condições igualitárias continua 

presentes até nos dias atuais. As mulheres recebem menos do que homens para 

exercer o mesmo trabalho. A ocupação dos cargos de alto escalão, em sua grande 

maioria, está destinada aos homens. Ou seja, estas peculiaridades foram identificadas 

por Simone de Beauvoir em meados do século XX e ainda se encontram presentes 

quase cem anos depois.  

A condição de inferioridade da mulher na sociedade é vista como algo 

estrutural. Sendo assim, o homem possui privilégios que o colocam em posição de 

destaque diante de diversos aspectos da vida cotidiana. Todo este emaranhado torna 

mais difícil a missão da mulher ao buscar sua liberdade, exigindo um esforço maior. 

Comparo a situação da mulher com a de uma atleta em uma corrida, em que um 

competidor possui o tênis mais tecnológico e moderno enquanto outro corre descalço. 

 

Quer a mulher viva com os pais, ou seja casada, raramente os que a cercam 
respeitarão seu esforço como respeitam o de um homem; impor-lhe-ão 
serviços, tarefas desagradáveis, cercear-lhe-ão a liberdade; ela própria ainda 
se acha profundamente marcada por sua educação, respeitosa dos valores 
que os mais velhos afirmam, obsidiada por seus sonhos de criança e de 
adolescente; dificilmente concilia a herança de seu passado com o interesse 
de seu futuro. (Beauvoir, 2016, p. 467) 



 
50 

 

O cenário posto inviabiliza uma emancipação feminina, a educação desde 

criança é voltada para atender o bem-estar masculino, com imposição de tarefas e 

responsabilidade que demarcam um papel bastante consolidado. A posição dentro da 

família está voltada para as atividades domésticas e a manutenção da unidade 

familiar.  

Imersa em um contexto histórico que podam o poder decisório da mulher, a 

autonomia é escassa. Neste contexto, Beauvoir diz que as mulheres praticantes de 

atividades artísticas é uma exceção e conseguem se tornar independentes.  

 

Há uma categoria de mulheres a que estas observações não se aplicam pelo 
fato de que, longe de lhe prejudicar a feminilidade, sua carreira a fortalece; 
trata se da categoria das mulheres que procuram superar pela expressão 
artística o próprio dado que constituem: atrizes, dançarinas, cantoras. 
Durante três séculos, foram elas, por assim dizer, as únicas que tiveram uma 
independência concreta no seio da sociedade e nesta ainda ocupam 
atualmente um lugar privilegiado. (Beauvoir, 2016, p. 471) 

 

Contudo, pouquíssimas são as mulheres que logram sucesso ao se 

aventurarem no meio artístico, seja por medo de enfrentar os desafios impostos pela 

busca da emancipação ou por comodismo e aceitação da inferioridade imposta pelo 

homem. 

 

Por isso é que da legião de mulheres que tentam bulir com as artes e as 
letras, bem poucas perseveram; mesmo as que superam esse primeiro 
obstáculo permanecerão muitas vezes hesitantes entre seu narcisismo e um 
complexo de inferioridade. Não saber esquecer-se é um defeito que lhes 
pesará mais fortemente do que em qualquer outra carreira; se seu objetivo 
essencial é uma abstrata afirmação de si, a satisfação formal do êxito, não se 
entregarão à contemplação do mundo: serão incapazes de criá-lo de novo. 
(Beauvoir, 2016, p. 475) 

 

Simone de Beauvoir no decorrer de sua escrita vem trazendo implicação no 

que refere a conquista da independência da mulher. Elencando artifícios e estratégias 

que objetivam manter o status quo masculino. Negligenciar a mulher, desqualificando 

a capacidade cognitiva feminina é um mecanismo presente como arma ideológica e 

de preservação de paradigmas culturais. 

 

Mas é em sua vida, sua correspondência, sua conversa que revelam seu 
gênio estranho; se tentam escrever, sentem-se esmagadas pelo universo da 
cultura, por ser um universo, de homens: não fazem senão balbuciar. 
Inversamente, a mulher que escolhe raciocinar, exprimir-se segundo as 
técnicas masculinas, fará questão de abafar uma singularidade de que 
desconfia; como a estudante, será facilmente aplicada e pedante; imitará a 



 
51 

 

seriedade, o vigor viril. Poderá tornar-se uma excelente teórica, poderá 
adquirir um sólido talento; mas ter-se-á imposto o repúdio de tudo o que nela 
havia de "diferente". Há mulheres loucas e mulheres de talento: nenhuma tem 
essa loucura no talento, que chamam gênio. (Beauvoir, 2016, p. 476-477) 

 

Portanto, a mulher inserida em um contexto predominante masculino, com 

raízes voltadas para a manutenção da estrutura vigente, sente-se desencorajadas a 

estabelecer-se em um cenário, no qual seus pensamentos são invalidados perante 

quem detém o poder de decisão e controla os mecanismos sociais. Hoje, as mulheres 

já têm menos dificuldades em se afirmar; mas não superaram ainda inteiramente a 

especificação milenar que as confina em sua feminilidade. (Beauvoir, 2016, p.478) 

Para finalizar, podemos considerar que o pensamento de Simone de Beauvoir 

buscou-se diminuir a discrepância do tratamento dirigido ao homem e a mulher. A 

supremacia masculina passou a ser questionada, O segundo sexo enquanto obra foi 

amplamente criticado no período de seu lançamento, umas das estratégias utilizadas 

pelo patriarcalismo, cujo objetivo consiste na tentativa de silenciamento da voz 

feminina. Contudo, no decorrer do tempo, a teoria publicada pela autora ganhou 

reconhecimento, sobretudo, no movimento feminista, servindo de arcabouço e 

fundamento teórico na luta pela igualdade e redução das diferenças entre homem e 

mulher.  

 

4.3 bell hooks 

 

Dando continuidade ao nosso estudo de algumas teóricas feministas, vamos 

tratar de bell hooks, ativista e escritora americana. Nascida na década de 1950, 

ingressou na faculdade de letras na década de 1970 na universidade. Sendo negra 

de origem pobre, percebeu que somente através dos estudos poderiam ser a válvula 

de escapa e representar uma mudança de vida. 

Uma das grandes vozes da segunda onda do feminismo, teve como principal 

tema de escrita as mulheres negras, portanto, estando adepta ao feminismo negro, 

umas das mais diversas ramificações do movimento feminista. Assim como, em 

Simone de Beauvoir, o nosso objetivo não é esgotar o pensamento de bell hooks, mas 

trazer um breve retrato dos seus pensamentos de forma bastante superficial visando 

associar as ideias de femininos trazidas na obra e ideias de Paulina Chiziane. 



 
52 

 

Bell hooks tratou de diversos temas na vasta bibliografia, como educação, 

feminismo, raça, sendo que, escreveu livros até para o público infantil, demonstrando 

sua versatilidade literária. Para este subtópico escolhemos como base teórica o livro 

O feminismo é para todo mundo: políticas arrebatadoras. A partir de um recorte de 

traremos alguns posicionamentos da escritora sobre alguns determinados assuntos, 

conforme veremos a seguir. 

Inicialmente, precisamos entendo o conceito de feminismo trazido pela autora. 

Na sua visão o movimento feminista é distorcido pela sociedade patriarcal, que busca 

enviesar e reduzir a importância da luta da mulher por igualdade. De acordo ao 

pensamento de hooks, uma ideia errônea vinculada ao feminismo é que uma 

hipotética rivalidade criada da mulher com o homem, em busca de tomar o seu lugar 

de dominação social.  

 

Como todas e todos defensores das políticas feministas sabem, a maioria das 
pessoas não entende o sexismo ou, se entende, pensa que ele não é um 
problema. Uma multidão pensa que o feminismo é sempre e apenas uma 
questão de mulheres em busca de serem iguais aos homens. E a grande 
maioria desse pessoal pensa que feminismo é anti-homem. A incompreensão 
dessas pessoas sobre políticas feministas reflete a realidade de que a maioria 
aprende sobre feminismo na mídia de massa patriarcal (Hooks, 2018, p.15) 

 

A veiculação de ideias equivocadas do feminismo traz dificuldades para a 

consolidação, aceitação e a conquistas de direitos pleiteados pela mulher. Por isso, o 

conhecimento e o estudo são necessários para o entendimento da causa feminista 

que busca condições iguais, independente de gênero, quebrando com o sistema 

patriarcal de supremacia masculina. 

O entendimento de hooks é de que alguns artifícios ideológicos contribuem 

para a manutenção do patriarcalismo. Dentre esses, podemos citar o cristianismo que 

moldou a organização social ao longo da história, sendo que, a igreja sempre teve um 

grande poder de influenciar culturalmente os costumes demarcando era com seus 

ensinamentos e dogmas religiosos. 

 

Uma vez que nossa sociedade continua sendo primordialmente uma cultura 
“cristã”, multidões de pessoas continuam acreditando que deus ordenou que 
mulheres fossem subordinadas aos homens no ambiente doméstico. Ainda 
que multidões de mulheres tenham entrado no mercado de trabalho, ainda 
que várias mulheres sejam chefes e arrimo de família, a noção de vida 
doméstica que ainda domina o imaginário da nação é a de que a lógica da 
dominação masculina está intacta, seja o homem presente em casa ou não. 
A equivocada noção de movimento feminista como anti-homem carregava o 



 
53 

 

equivocado pressuposto de que todos os espaços femininos seriam 
necessariamente ambientes em que o patriarcado e o pensamento sexista 
estariam ausentes. Várias mulheres, inclusive aquelas envolvidas com 
políticas feministas, escolheram acreditar nisso também. (Hooks, 2018, p. 15) 

 

Portanto, segundo a autora, o pensamento cristão é um forte aliado para a 

manutenção do status de supremacia masculina na sociedade. Mesmo considerando 

que atualmente muitas mulheres conquistaram avanços, com acesso a estudo, 

mercado de trabalho e espaço que outrora destinados exclusivamente aos homens, 

algumas características do patriarcalismo continuam presentes no cotidiano.  

Diante deste contexto, hooks busca desmistificar o feminismo como o 

movimento que quer derrotar o homem. Ela entende que mais do que uma rivalidade 

plantada, o movimento feminista busca garantir o espaço para mulher, liberdade e 

equidade perante a sociedade.  

Ainda falando sobre as ideias do movimento feminista de acordo a bell hooks, 

entende-se que a união feminina contra os abusos pregados pelo pensamento 

patriarcal é de fundamental importância para lograr sucesso diante de pautas 

sensíveis e relevantes. Conforme dito por Beauvoir a conquista do voto foi um passo 

importante para as mulheres, mas isso não foi suficiente para garantir a liberdade 

feminina na garantia de direitos indispensáveis de caráter básico, como direito ao 

estudo, ao trabalho, a mudanças no vestuário, dentre outros, perpassando pela luta 

contra a sexualização do corpo feminino. 

 

Antes de tudo, o movimento feminista incentivava as mulheres a parar de nos 
ver e de ver nosso corpo como propriedade do homem. Para exigir ter 
controle sobre nossa sexualidade, sobre métodos contraceptivos eficientes e 
direitos reprodutivos, o fim dos estupros e dos abusos sexuais, precisávamos 
nos unir em solidariedade. Para que as mulheres mudassem a discriminação 
no ambiente de trabalho, precisávamos fazer pressão como grupo para 
mudar as políticas públicas. Desafiar e mudar o pensamento sexista das 
mulheres era o primeiro passo para criar uma sororidade poderosa que 
acabaria por balançar nossa nação. (Hooks, 2018, p. 27-28) 

 

No entanto, a escritora percebeu que não existe uma uniformidade dentro do 

movimento feminista, surgindo a necessidade da construção de ramificações que 

venham contemplar especificidades de grupos de mulheres que diferem de acordo a 

classe social, a cor da pele, nível educacional e outros aspectos particulares de cada 

uma. 



 
54 

 

Desde seu início, o movimento feminista foi polarizado. Pensadoras reformistas 

escolheram enfatizar a igualdade de gênero. Pensadoras revolucionárias não queriam 

apenas alterar o sistema existente para que mulheres tivessem mais direitos. 

Queríamos transformar aquele sistema para acabar com o patriarcado. Como a mídia 

de massa patriarcal não estava interessada na visão mais revolucionária, nunca 

recebeu atenção da imprensa dominante. A noção de “libertação da mulher” que 

pegou – e ainda está no imaginário do público – era aquela que representava mulheres 

querendo o que os homens tinham. E essa era a ideia mais fácil de realizar. Mudanças 

na economia do país, depressão econômica, desemprego etc. criaram um clima 

favorável para que cidadãos de nossa nação aceitassem a noção de igualdade de 

gênero no mercado de trabalho. (Hooks, 2018, p.15) 

Como se pode notar hooks traz uma divergência de ideias dentro do próprio 

movimento, isso pode ser explicado pelo objetivo de conquista de cada corrente, de 

acordo aos seus anseios, motivação que levaram as mulheres questionar e lutar por 

condições melhores. Esse fator foi relevante até para o enfraquecimento do 

movimento feminista, à medida que determinado grupo alcançou suas conquistas, 

abandonando assim a luta. Hooks (2018, p.17) diz que a “maioria das mulheres, em 

especial as mulheres brancas privilegiadas, deixou até mesmo de considerar noções 

do feminismo revolucionário, quando começou a alcançar poder econômico dentro da 

estrutura social existente”. 

Sendo assim, a autora traz o conceito de sororidade como um aspecto 

importante para unidade e continuidade do movimento feminista. A sororidade parte 

do pressuposto da igualdade e do compromisso com a causa feminina, levando em 

consideração as diferenças constatadas internamente no movimento. Essa união é de 

suma importância para a consolidação, já que, como foi dito, há existência de classe 

dentro do feminismo que se aproxima conforme suas origens, seus ideais e pautas de 

lutas. 

 

A sororidade feminista está fundamentada no comprometimento 
compartilhado de lutar contra a injustiça patriarcal, não importa a forma que 
a injustiça toma. Solidariedade política entre mulheres sempre enfraquece o 
sexismo e prepara o caminho para derrubar o patriarcado. É importante 
destacar que a sororidade jamais teria sido possível para além dos limites de 
raça e classe se mulheres individuais não estivessem dispostas a abrir mão 
de seu poder de dominação e exploração de grupos subordinados de 
mulheres. (Hooks, 2018, p. 28) 

 



 
55 

 

A divergência em alguns pontos específicos, segundo hooks não pode ser um 

impedimento para o fortalecimento do movimento feminista. Portanto, uma 

segregação das bases do feminismo só favorece e facilita a manutenção do sistema 

patriarcal de submissão da mulher. Assim posto, abrir mão de determinadas 

convicções em prol de uma causa maior é o cerne para o estabelecimento de um novo 

cenário mais amplo e consolidação das ideias feministas. 

Essa cisão de ideais trouxe a necessidades da criação de novos campos de 

teorias dentro dos femininos que contemplasse as expectativas de cada grupo. A partir 

da divisão de classe dentro movimento de acordo a origem e outros aspectos já 

discutidos, foram surgindo ramificações dentro da teoria feministas, entre elas, o 

feminismo negro, o qual bell hooks é uma forte expoente.  

 

Inserir classe na pauta feminista abriu um espaço em que interseções entre 
classe e raça ficaram aparentes. Dentro do sistema social de raça, sexo e 
classe institucionalizados, mulheres negras estavam claramente na base da 
pirâmide econômica. Inicialmente, nos movimentos feministas, mulheres 
brancas com alto nível de educação e origem na classe trabalhadora eram 
mais visíveis do que mulheres negras de todas as classes. Elas eram minoria 
dentro do movimento, mas a voz da experiência era a delas. Elas conheciam 
melhor do que suas companheiras com privilégio de classe, de qualquer raça, 
os custos da resistência à dominação de raça, classe e gênero. (Hooks, 2018, 
p. 51) 

 

Fica evidente diante do exposto, que a divisão de classe trouxe à tona algumas 

diferenças no que se refere o papel exercido e desenho estrutural do movimento 

feminista liderado por mulheres brancas, da classe dominante e com alto grau de 

instrução. Por outro lado, o papel da mulher negra, trabalhadora e de classe mais 

baixa era de fundamental importância dentro do movimento, mesmo sendo a minoria. 

Contudo, essa divisão de certa forma foi prejudicial para o feminismo de forma 

geral, já que, essa discordância serviu de artificio para invalidação da luta feminina, 

sobretudo, no que compete as classes mais baixas, trabalhadora e composta em sua 

maioria por mulheres negras. 

 

O patriarcado convencional reforçou a ideia de que as preocupações das 
mulheres de grupos com privilégio de classe eram as únicas dignas de 
atenção. A reforma feminista teve como objetivo obter igualdade social para 
mulheres dentro da estrutura existente. Mulheres privilegiadas queriam 
igualdade em relação aos homens de sua classe. Apesar do sexismo dentro 
de sua classe, elas não teriam desejado obter o que tinham os homens da 
classe trabalhadora. Os esforços feministas para garantir às mulheres 
igualdade social em relação aos homens de sua classe nitidamente 
coincidiam com os receios patriarcais de supremacia branca e capitalista de 



 
56 

 

que os poderes brancos pudessem diminuir, se pessoas não brancas 
obtivessem o mesmo acesso ao poder econômico e ao privilégio. Apoiando o 
que efetivamente se tornou o poder branco, o feminismo reformista 
possibilitou que o patriarcado de supremacia branca convencional reforçasse 
seu poder, enquanto simultaneamente minava as políticas radicais do 
feminismo. (Hooks, 2018, p. 52) 

 

Em linhas gerais, podemos entender que o surgimento de um feminismo negro 

veio da necessidade de contemplar aspectos suprimidos pelo movimento de cunho 

tradicional, liderado por mulheres brancas e de classe social elevada, que colocou em 

segundo plano, pautas tão importantes como o racismo e as especificidades das 

pautas que envolvem a mulher negra de classe baixa e proletária. 

 

Naquele tempo, mulheres brancas que não queriam encarar a realidade do 
racismo e da diferença racial nos acusaram de ser traidoras por termos 
introduzido a questão de raça. Equivocadamente, viram-nos desviando o foco 
de gênero. Na realidade, exigíamos um olhar objetivo para o status das 
mulheres e que a compreensão realista servisse como fundamentação para 
uma política realmente feminista. Nossa intenção não era diminuir a visão de 
sororidade. Procurávamos estabelecer políticas concretas de solidariedade 
que possibilitariam uma sororidade genuína. Sabíamos que não poderia 
haver verdadeira sororidade entre mulheres brancas e mulheres não brancas 
se as brancas não fossem capazes de abrir mão da supremacia branca, se o 
movimento feminista não fosse fundamentalmente antirracista. (Hooks, 2018, 
p. 69) 

 

Bell hooks como uma das pioneiras entendeu a importância de não dissociar a 

luta feminista da luta antirracista. Essa associação teve resistência dentro do próprio 

movimento feminista que não abria mão da supremacia branca, buscando uma 

igualdade social e enviesada, demonstrando parcialidade e a invisibilização da mulher 

negra e pobre dentro do contexto, ratificando determinados resquícios do 

patriarcalismo. 

Por fim, o pensamento de bell hooks se torna um arcabouço teórico pertinente 

para essa pesquisa. Diante desse pequeno delineamento resumido da sua concepção 

de feminismo, podemos trazer elementos que vão desde o conceito, a importância da 

união feminina ao surgimento de um feminismo negro. Todo esse embasamento será 

relacionado com as ideias de Paulina Chiziane e seu posicionamento enquanto uma 

escritora africana e negra, buscando entender de que forma os pensamentos de hooks 

se aproximam ou são dissonantes da contadora de histórias. 

  



 
57 

 

4.4 PATRÍCIA HILL COLLINS 

 

Para finalizar nossos estudos sobre as teóricas do feminismo, vamos falar 

nesse tópico sobre Patrícia Hill Collins. Assim com bell hooks, é uma teórica do 

feminismo negro, pertencente a segunda onda do feminismo. De origem de uma 

classe trabalhadora, Collins formou-se em sociologia e estudou em Harvard. É uma 

das mais influentes pensadoras do feminismo negro americano. 

Entre os conceitos mais difundidos por Patrícia Hill Collins está o de 

Interseccionalidade, com a publicação de uma obra com o mesmo nome, a qual trata 

sobre as relações que formam a sociedade através do poder, da raça, da sexualidade, 

entre outros. 

Seu livro de maior reconhecimento chama-se Pensamento feminista negro: 

conhecimento, consciência e a política do empoderamento, publicado pela primeira 

vez em 1990. Esta obra serviu de base para esta pesquisa, trazendo um recorte de 

um livro denso e extenso, mas extremamente necessário para a compreensão do 

feminismo negro e suas implicações para a luta da mulher negra na luta contra o 

patriarcalismo. 

Na nossa abordagem sobre o pensamento de Patrícia Hill Collins, escolhemos 

tratar sobre a questão da mulher negra, sua relação com o trabalho com a família e o 

enquadramento social esperado por uma sociedade machista, cujo feminismo negro 

tem a intenção derrubar as barreiras que colocadas em segundo plano, situação 

agravada pela questão racial.  

Ao longo deste trabalho já foi afirmado algumas vezes sobre o papel ocupado 

pela mulher no contexto social de acordo ao pensamento patriarcal. Neste cenário, a 

mulher é submissa ao homem e deverá cumprir funções que envolvem a preservação 

de uma estrutura familiar tradicional. Dona do lar, a mulher é obrigada a cumprir ritos 

que envolve o cuidar de marido, filhos, tarefas domésticas, entre outras 

responsabilidades que propiciam a manutenção da supremacia masculina. 

Diante deste contexto, a sonegação da visibilidade da mulher é a tônica do 

pensamento patriarcal. Sendo que, a mulher negra sofre um processo mais severo, 

pois fatores como o racismo potencializa essa marginalização feminina, esse fato 

pode ser observado dentro do próprio movimento feminista, como vimos no subtópico 

que trata sobre bell hooks. 

 



 
58 

 

Um tema menos desenvolvido, mas igualmente importante, diz respeito à 
maneira como o trabalho doméstico não remunerado das mulheres negras é 
simultaneamente limitador e empoderador. Em particular, pesquisas sobre o 
trabalho não remunerado das mulheres negras estadunidenses em suas 
famílias estendidas continuam menos desenvolvidas no pensamento 
feminista negro que pesquisas sobre o trabalho remunerado. (Collins, 2019, 
p. 122) 

 

Segundo Collins, as relações de trabalho que se referem as mulheres negras 

estão em fase inicial de desenvolvimento, sobretudo, do ponto de vista do trabalho 

doméstico e não remunerado. O trabalho doméstico é um pilar para o patriarcalismo 

a partir do momento que o mesmo é a exemplificação da submissão feminina os 

costumes e tradições familiares. 

 

De acordo a essa configuração tradicional, a família é formada por um casal 
heterossexual, pai, mão e filhos. As funções bem definidas e engessadas. 
Enquanto o pai é o provedor do lar, a mãe é responsável por cuidar das 
famílias, realizando as tarefas domésticas e garantindo a criação dos filhos. 
(Collins, 2019, p. 123) 

 

 Além das tarefas domésticas, a mulheres negras também estavam atuando no 

campo, trabalhando em plantações. Essa dupla jornada é uma forma de evitar a 

emancipação feminina, fatos que ainda estão presentes na sociedade atualmente, 

mesmo com os avanços e conquistas das mulheres nos últimos dois séculos. 

Para exemplificar as facetas do patriarcalismo através do trabalho, Collins 

afirma que na jornada dupla da mulher negra, mesmo após a emancipação da 

população negra, quem tinha direito de receber a remuneração pelo trabalho 

desenvolvido era o marido.  

 

Durante ao menos 75 anos após a emancipação, a grande maioria das 
famílias negras ainda permanecia no Sul. As trabalhadoras negras foram 
confinadas a duas ocupações principais. A maioria trabalhava no campo, e o 
chefe da unidade familiar estendida (um homem) recebia todo o salário ganho 
pelo grupo. Era um trabalho duro, exaustivo, que pouco diferia daquele das 
afro-americanas escravizadas. (Collins, 2019, p. 123) 

 

Ainda falando sobre as relações trabalhistas e a mulher negra, a falta de 

oportunidades para o ingresso no mercado de trabalho em virtude de toda uma 

estrutura que envolvem a falta de oportunidade de estudos, o racismo e 

patriarcalismo, conduziam a mulheres a um destino fatal, o trabalho doméstico. 

Considerando o que preconiza o patriarcalismo, a mulher está destinada ao exercício 

das tarefas do lar, então, nada mais oportunista do que preparar, desde muito jovem, 



 
59 

 

as meninas para assumirem essas funções. Segundo Collins (2019, p. 135) “o 

trabalho doméstico era a outra ocupação básica dentre as possibilidades de trabalho 

assalariado para as mulheres negras. Entendendo que esse tipo de trabalho era 

inevitável, as famílias tentavam preparar as jovens negras”. 

As relações entre trabalhadoras e empregadores não diferiam em muita coisa 

do vivenciado em ambiente familiar. Sendo que, adicionado a remuneração precária 

obtida pelas mulheres, em sua maioria negra, deteriorava mais esta relação elevando 

em outro grau o nível de subserviência entre patrão e empregadas domésticas. “A 

deferência era importante, e as mulheres submissas ou que representavam bem o 

papel de serviçais obedientes eram mais valorizadas por seus empregadores, 

independentemente da qualidade de seu trabalho”. (Collins, 2019, p. 138). 

Collins em sua problematização em torno do trabalho exercido pela mulher 

negra e sua consequente precarização aborda a transformação das conexões entre a 

submissão feminina e atuação profissional da mesma. 

 

Duas mudanças importantes impactaram o trabalho remunerado das 
mulheres negras estadunidenses. A primeira foi terem passado do serviço 
doméstico para o trabalho industrial e administrativo. A segunda foi a 
integração das mulheres negras à divisão internacional do trabalho em 
serviços de baixa remuneração, que não geram renda suficiente para o 
sustento de uma família. (Collins, 2019, p. 123) 

 

No cenário americano, de acordo a Collins, em termos práticos o que se 

percebeu que a inserção da mulher no mercado trabalho nas condições ofertadas não 

modificou e nem mudou a sua participação de forma efetiva. A mulher negra passou 

a ocupar empregos de baixa remuneração e pouco poder decisório, o qual se manteve 

nas mãos de uma minoria masculina. 

Sendo assim, as semelhanças entre o trabalho exercido pelas mulheres em 

contexto familiar são perceptíveis. Considerando que enquanto trabalhadoras do lar 

não tinham remuneração e dependia de uma figura masculina provedora de seu 

sustento, o fato da mulher trabalhando com salários baixos e em funções de 

subalternidade, negando espaços, principalmente as mulheres negras, principal tema 

de estudo de Patrícia Hill Collins. 

 

O trabalho realizado por mulheres negras pobres se assemelha às tarefas há 
muito associadas ao serviço doméstico. No passado, o serviço doméstico era 
confinado às residências particulares. Hoje, ao contrário, os trabalhos ligados 
a cozinha, limpeza, enfermagem e cuidado de crianças viraram rotina e foram 



 
60 

 

descentralizados em uma série de restaurantes de fast-food, serviços de 
limpeza, creches e outros do setor de serviços. As mulheres negras exercem 
trabalho semelhante, mas em ambiente diferente. (Collins, 2019, p. 149) 

 

A modificação das relações trabalhistas e participação da mulher negra no 

mercado de trabalho, como estruturado atualmente, é um instrumento de dominação 

e manutenção de um status social no que se refere a mulher e, sobretudo, a população 

negra que continua invisibilizada por um processo histórico e proposital que perdura 

durante ao longo do tempo.  

O pensamento de Patrícia Hill Collins destacado nesse pequeno tópico buscou 

trazer uma abordagem diferente do feminismo de Simone de Beauvoir e bell hooks. 

Patrícia Hill Collins e bell hooks juntamente com Angela Y. Davis são as teóricas mais 

reconhecidas do feminismo negro dentro dos Estados Unidos. Dentro da nossa 

proposta de pesquisa, optamos por trazer as duas primeiras em duas perspectivas 

distintas.   

Vale ressaltar, que pela limitação e o objetivo deste trabalho, priorizamos trazer 

uma abordagem no que se refere as relações de trabalho, as condições oferecidas a 

mulher negra e o seu processo de marginalização que ganhou novas formatações ao 

decorrer do tempo, que supostamente caracterizavam avanços para população 

feminina. 

Com isso, entendemos que a configuração atual permite a manutenção do 

patriarcalismo e desta estrutura vigente de submissão da mulher na sociedade atual 

do século XXI. Portanto, é necessário que campos teóricos como o feminismo negro 

é salutar na constante luta pela mulher, de forma holísticas, não perdendo de vistas 

as conquistas que iniciaram com o direito ao voto feminino, lá na primeira onda. 

Contudo, a luta da mulher foi redimensionada diante da luta pela igualdade e o 

rompimento com o pensamento patriarcal ainda vigente na sociedade.   

 

4.5 ANGELA DAVIS 

 

Angela Yvonne Davis nascida em 1944 na cidade de Birmingham, Alabama 

(EUA), cresceu em ambiente de segregação racial. Desde muito jovem ao ingressar 

na universidade se engajou na luta pela igualdade racial, participando de grupos como 

os Panteras Negras. Foi presa em 1970, sendo absorvida somente em 1972, após 

uma grande campanha pela sua libertação. 



 
61 

 

Ativista atuante, inserida na segunda do feminismo, possui um legado no que 

se refere ao feminismo negro, versando por diversos aspectos que envolvem a 

Interseccionalidade e luta antirracista, principalmente no que concerne a mulher, mas 

sem deixar de lado outros temas relevantes ao povo negro, o processo de 

decolonização e as relações de raça, gênero e opressão. 

Para este subtópico traremos como abordagem teórica dois capítulos de uma 

aclamada obra da filósofa, Mulheres, Raça e Classe (1981). Neste livro, Angela Davis 

traz importantes discussões sobre o processo de escravidão de mulheres negras nos 

Estados Unidos demonstrando o entrelaçamento entre raça, classe e gênero e de que 

forma este torna-se instrumento de opressão.  

Os capítulos escolhidos como base teórica foram os seguintes O significado de 

emancipação para as mulheres negras (capítulo 5) e Educação e libertação: a 

perspectiva das mulheres negras (capítulo 6). Nestes capítulos podemos perceber a 

abordagem da escritora de um processo de manutenção de escravagismo após a 

libertação através de novos mecanismos criando pela elite branca e como a negação 

a educação formal corrobora para solidificação desse processo e de que forma esse 

contexto pode se tornar mais cruel quando se é uma mulher negra inserida nesse 

cenário. 

Davis realiza uma viagem histórica sobre a situação da mulher negra após 

quatro séculos de abolição do sistema escravagista nos EUA. Ela explica que depois 

de passado um longo período, a mulher negra ainda não conseguiu romper barreias 

de acesso para novos espaços, sendo-lhe reservados atividades especificas, 

principalmente de modalidades rurais. De modo que, as poucas que burlavam o 

sistema restavam-lhe tarefas de cunho domésticos, ou seja, atuando como serviçais 

da elite branca dominante. Utilizando dados do censo de 1890, a escritora faz um 

panorama da situação feminina e atuação laboral no período, conforme veremos a 

seguir.  

 

De acordo com o censo de 1890, havia 2,7 milhões de meninas e mulheres 
negras com idade acima dos dez anos. Mais de 1 milhão delas eram 
trabalhadoras assalariadas: 38,7% na agricultura, 30,8% nos serviços 
domésticos, 15,6% em lavanderias e ínfimos 2,8% em manufaturas. As 
poucas que encontraram emprego na indústria realizavam os trabalhos mais 
sujos e com os menores salários. Considerando que suas mães escravas 
também haviam trabalhado nas usinas de algodão do Sul, nas refinarias de 
açúcar e até mesmo nas minas, elas não haviam conseguido um progresso 
significativo. (Davis, 1981, p. 102) 

 



 
62 

 

Percebe-se que a estrutura escravagista é muito presente ao analisarmos os 

dados, demonstrando uma ideia de manutenção de poder e negação e inferiorização 

da mulher ao reserva-lhe determinados postos de trabalhos, com salários menores e 

condições insalubres e de submissão.  

Angela Davis aborda a situação insustentável promovida pelos donos de terras 

que através de arrendamentos impagáveis mantinha um processo de escravização da 

população negra. 

 

Assim como acontecia na época da escravidão, as mulheres negras que 
trabalhavam na agricultura – como meeiras, arrendatárias ou assalariadas 
não eram menos oprimidas do que os homens ao lado de quem labutavam o 
dia todo. Em geral, elas eram obrigadas a assinar “contratos” com 
proprietários de terras que desejavam reproduzir as condições de trabalho do 
período anterior à Guerra Civil. Com frequência, a data de expiração do 
contrato era mera formalidade, uma vez que os proprietários podiam alegar 
que os trabalhadores lhes deviam mais do que o equivalente ao período de 
trabalho prescrito no contrato. Como resultado da emancipação, uma grande 
quantidade de pessoas negras se viu em um estado indefinido de servidão 
por dívida. As pessoas que trabalhavam como meeiras, que supostamente 
eram donas do produto de seu trabalho, não estavam em melhor situação do 
que quem trabalhava para quitar dívidas. Aquelas que “arrendaram” a terra 
imediatamente após a emancipação raramente possuíam dinheiro para 
saldar os pagamentos do aluguel ou para comprar o que precisavam antes 
da colheita da primeira safra. Exigindo até 30% de participação, proprietários 
de terras e comerciantes detinham parte da safra como garantia. (Davis, 
1981, p. 103) 

 

Diante do exposto, percebe-se que a escravidão ganhou novos contornos por 

quem detinha o poder, com mecanismo tão cruéis diante de uma estrutura racista, 

estrutura esta que nega espaços de igualdade e possibilidade de ascensão social a 

população negra e que age de forma mais pungente diante da mulher, escarando 

rótulo patriarcal e de machismo presente no período. 

Como dito anteriormente, a condição feminina era degradante, quando não 

estava destinada a trabalhar no campo, a outra ocupação possível para as mulheres 

era os serviços domésticos, o que não mudava muito o cenário de humilhação e 

submissão. 

Mesmo em liberdade, os serviços domésticos feito pelas mulheres negras eram 

análogos ao do sistema escravagista, com carga horário desumana, não possuía 

nenhum direito e era tratada como um ser inferior perante a família branca, que na 

sua concepção estavam-lhe fazendo favores ao deixar ingressar em um ambiente 

civilizado e branco. Sendo de vítima dos mais diversos abusos de cunho, psicológicos, 



 
63 

 

físicos e sexuais pela oportunidade de ter um emprego e levar o mínimo de sustento 

para a sua família. 

 

Desde a Reconstrução até o presente, as mulheres negras empregadas em 
funções domésticas consideraram o abuso sexual cometido pelo “homem da 
casa” como um dos maiores riscos de sua profissão. Por inúmeras vezes, 
foram vítimas de extorsão no trabalho, sendo obrigadas a escolher entre a 
submissão sexual e a pobreza absoluta para si mesmas e para sua família. 
(Davis, 1981, p. 106) 

 

Neste cenário de invisibilização e de racismo latente incorporado por questões 

que denotam a mulher, sobretudo de origem negra, o processo de emancipação 

feminina torna-se ainda mais difícil na conjuntura posta. A voz negada à população 

negra que era obrigada a se submeterem à situações desumanas perante uma 

estrutura cristalizadas, é uma luta em que Angela Davis fez um recorte no sentindo de 

entender as posições da sociedade vigente. 

Outro fator necessário abordado por Davis é o processo de educação e de que 

forma ele pode contribuir para a emancipação da mulher negra. A falta de 

conhecimento é mais um mecanismo de marginalização e de manutenção da estrutura 

de cunho machista que divide a sociedade em classe estabelecendo critérios de 

acordo a raça, gênero e origem social. 

 

Com frequência, os poderes mistificadores do racismo emanam de sua lógica 
irracional e confusa. De acordo com a ideologia dominante, a população 
negra era supostamente incapaz de progressos intelectuais. Afinal, essas 
pessoas haviam sido propriedade, naturalmente inferiores quando 
comparadas ao epítome branco da humanidade. Mas, se fossem realmente 
inferiores em termos biológicos, as pessoas negras nunca teriam manifestado 
desejo nem capacidade de adquirir conhecimento. Portanto, não teria sido 
necessário proibi-las de aprender. Na realidade, é claro, a população negra 
sempre demonstrou uma impaciência feroz no que se refere à aquisição de 
educação. (Davis, 1981, p. 116-117).  

 

O direito negado a população negra baseado em fatores meramente 

ideológicos é um processo de continuidade do racismo de submissão ao povo branco. 

Davis evidencia que a vontade de estudar foi anseio da população negra desde o 

século XVIII, porem foi lhe negada a chance de acesso ao conhecimento letrado por 

quem dominava o sistema. Neste sentido, ela traz como exemplo uma ex-escravizada 

que fundou uma escola voltada para a população pobre, atendendo tanto negros e 

brancos, um nítido movimento de resistência e busca pela emancipação através da 

difusão de conhecimento. 



 
64 

 

Foi também no ano de 1793 que uma ex-escrava que havia comprado a 
própria liberdade abriu uma escola na cidade de Nova York, conhecida como 
Escola Katy Ferguson para Pobres. Seus alunos, que ela buscava em 
abrigos, vinham tanto da população negra quanto da branca (28 e 20, 
respectivamente) e possivelmente eram tanto meninos como meninas. 
(Davis, 1981, p.117).  

 

Angela Davis traz outros exemplos de mulheres que através da educação 

furaram a bolha imposta pela elite branca e machista. Como uma professora que 

pleiteou a possibilidade de meninas negras frequentarem a escola, acabando sendo 

presa em represália a sua iniciativa.  

Neste contexto, podemos entender que um processo de sororidade entre as 

mulheres brancas a favor de meninas e mulheres negras, até porque a elite era 

masculina e essas personagens também sofriam entraves impostas pelo sistema 

patriarcal dominante do período. “A sororidade entre as mulheres negras e brancas 

era de fato possível e, desde que erguida sobre uma base firme – como no caso dessa 

incrível mulher e suas amigas e alunas –, poderia levar ao nascimento de realizações 

transformadoras” (Davis, 1981, p.119). 

O acesso à educação pela população negra despertava uma consciência de 

luta contra a elite branca em busca de espaço no contexto social. Ao acessar o campo 

do conhecimento o sentimento a favor da libertação tornava-se evidente e a união 

coletiva era consequência deste processo.  

Um movimento contra o analfabetismo tomou corpo, movimento este liderado 

por mulheres brancas e negras com o objetivo de promover o conhecimento a uma 

faixa da população que por circunstâncias escusar teve os direitos de acesso à escola 

negado. A união foi a tônica dessa grande campanha que teve grande êxito na região 

sul dos EUA.  

 

Com a ajuda de suas aliadas brancas, as mulheres negras tiveram um papel 
indispensável na criação dessa nova fortaleza. A história da luta das mulheres 
por educação nos Estados Unidos alcançou o auge quando as mulheres 
negras e brancas comandaram juntas, depois da Guerra Civil, a batalha 
contra o analfabetismo no Sul. A união e a solidariedade entre elas ratificaram 
e eternizaram uma das promessas mais férteis de nossa história. (Davis, 
1981, p.123). 

 

A proposta de construção deste subtópico foi o entendimento de forma bem 

sucinta a respeito do feminismo e as relações de raça, gênero e luta de classe 

presentes na obra de Angela Davis. A escrita da ativista nos remete a luta histórica da 



 
65 

 

população negra por igualdade e as adversidades promovidas pelo racismo existente 

até atualidade, mas que tem sua gênese com a escravidão e a diáspora africana. 

Neste contexto, o recorte no que tange a mulher de submissão ao homem ganha 

contornos mais contundentes em virtude da sua cor da pele. 

  

  



 
66 

 

5 CAPÍTULO 3: EM VOLTA DA FOGUEIRA – FEMININOS COM PAULINA CHIZIANE 

 

— “As mulheres, de mãos dadas, podem mudar o mundo, não é, Rami?” 
 

Saly, Niketche: Uma história de poligamia 

 

A construção desse capítulo partiu da premissa do entender a visão do feminino 

de Paulina Chiziane. Para tal tarefa, nos aprofundamos nas falas da escritora através 

de entrevistas, textos escritos, opiniões e outros artefatos que possibilitaram delinear 

o pensamento dela. Como vimos no capítulo anterior - o descrito e o escrito são campo 

interrelacionados dentro da perspectiva de Paulina Chiziane, partindo do pressuposto 

que a escrita dela tem como ponto de parte o descrito que se configura a partir da sua 

realidade vivida no seu cotidiano, a história vida da cultura moçambicana 

transcendendo e saindo do campo da oralidade e entrando no mundo do letramento.  

Não perdendo de vista a necessidade de relacionar as ideias de Chiziane com 

a teoria estudada e buscar traçar paralelos que evidenciem de qual forma essas ideias 

estão presentes nas obras da escritora. Nessa pesquisa focaremos no livro Balada de 

amor ao vento, no entanto, faremos referências a Niketche: Uma história de poligamia. 

Antes de adentramos de fato nas análises e descrições das entrevistas, 

faremos uma abordagem teórica sobre a entrevista como elemento biográfico. 

Entendemos que ao estudarmos e ao utilizamos a entrevista como elemento 

metodológico da nossa pesquisa bibliográfica, estamos trazendo abordagens e 

aspectos biográficos da escritora, que contribuíram de forma significativa para sua 

formação enquanto mulher. Para esse fim, usaremos como embasamento o livro “O 

espaço biográfico – dilemas da subjetividade contemporânea” da escritora Leonor 

Arfuch, especificamente o capítulo 4: Devires biográficos: a entrevista midiática. 

Neste livro a socióloga argentina traz uma abordagem sobre aspectos da 

construção biográficas e seus caminhos. Baseada na historicidade de vida e na 

diversidade do gênero linguístico, o livro traça uma perspectiva que contempla a ideia 

de relatos e passeiam por diversos campos na construção da narrativa biográfica e 

suas modulações, estabelecendo conexões com diferentes vieses do campo das 

ciências sociais. 

  



 
67 

 

5.1 ASPECTOS BIOGRÁFICOS PRESENTES NAS ENTREVISTAS 

 

Para o alcance dos objetivos definidos para esta pesquisa, tornou-se 

necessário a definição do percurso metodológico a ser seguido. Entendendo que se 

trata de uma pesquisa bibliográfica, a imersão na literatura produzida correlata sobre 

o tema principal foi fundamental para o alcance de base teórica para fundamentação 

deste trabalho. 

Neste contexto, a entrevista se tornou um importante artifício para o 

desenvolvimento da presente dissertação. Ao utilizarmos a entrevista em diversos 

formatos, em períodos e circunstâncias diferenciadas nos possibilitou um 

levantamento dos posicionamentos de Paulina Chiziane, o nosso tema principal e 

estabelecer relações com a teoria estudada, bem como, a sua produção literária. 

Ao trazer Leonor Arfuch e seu estudo sobre a entrevista como aspecto 

biográficos, pressupomos que entender que tipo textual de cunho jornalístico traz 

elementos presentes no tratamento das informações extraídas das falas da escritora, 

sejam elas obtidas através da escrita ou por meio de audiovisual. 

Para início de conversa, Leonor Arfuch entende que a origem da entrevista tem 

um cunho capitalista, para atender as demandas dos detentores do dinheiro. 

Considerando que a entrevista está voltada para o atendimento de uma necessidade 

mercadológica, com intuito de disseminar informações, definir tendências sociais, de 

comportamentos de acordo a paradigmas difundidos de forma intencional e com 

propósitos bem definidos. 

 

A entrevista está, assim, indissoluvelmente ligada a consolidação do 
capitalismo, da lógica do mercado e da legitimação do espaço público, por 
meio de suas palavras autorizadas, em sua dupla vertente do social e do 
político. É peça-chave da visibilidade democrática assim como da 
uniformidade, essa tendência constante a modelização das condutas, um dos 
fundamentos da ordem social. Mas esse desdobramento do público, que 
abarca toda uma gama de posições sociais, é também, como não poderia 
deixar de ser, do privado, nas múltiplas tonalidades que a interlocução pode 
oferecer. Assim, tanto no retrato dos “grandes nomes” quanto em outras 
atribuições coextensivas, que foram se ampliando através das décadas (a 
consulta política, a construção da notícia de atualidade, o fato “pela boca dos 
protagonistas”, o testemunho, os bastidores, as regras da arte, as histórias 
de vida de gente comum etc.), se expressará sempre, em maior ou menor 
medida, a marca da subjetividade, essa notação diferencial da pessoa que 
habilita o discurso da própria) experiência. (Arfuch, 2010, p. 153) 

 



 
68 

 

Sendo assim, a popularização da entrevista teve um viés de manutenção e 

reprodução de tendências. Portanto, percebe-se que a entrevista como elemento 

constitutivo de biografias aconteceu de forma natural, a partir do momento que se 

passou a difundir a história de vida dos entrevistados, demonstrando, mesmo que de 

forma não intencional, traços que se configuram como biográficos. 

 

Como gênero biográfico, mesmo não sendo considerada habitualmente entre 
os “canônicos”, que apresentam vidas diversamente exemplificadoras, por 
excelência ou defeito, a entrevista é também de educação, aspecto modélico 
por antonomásia. O “retrato” que a entrevista brinda irá, então, para além de 
si mesmo, dos detalhes admirativos e identificatórios, em direção a uma 
conclusão suscetível de ser apropriada em termos de aprendizagem. Falando 
da vida ou mostrando-se viver, o entrevistado, no jogo dialético com seu 
entrevistador, contribuirá sempre, mesmo sem se propor, para o acervo 
comum. (Arfuch, 2010, p. 153) 

 

  Ou seja, a entrevista como gênero biográfico se consolidou através dos 

diálogos estabelecidos entre entrevistador e entrevistados. E considerando que seu 

objetivo primordial não a constituição de biografias, o gênero textual acabou sendo 

incorporado como um modelo que contempla a produção e reprodução de produtos 

de cunhos biográficos a partir da fala e da história de vida contada através da 

entrevista e as interações ocorridas entre as partes envolvidas no processo.  

Não podemos perder de vista, que a entrevista não é essencialmente um 

gênero biográficos, mas suas diversas camadas proporcionadas pelo dinamismo que 

o gênero propõe, possibilita o caminhar pela biografia de forma hibrida, já como fora 

afirmada anteriormente, seu objetivo principal não é esse, contudo, relatos que 

envolvem aspectos biográficos são fundamentais para a sua execução.  

O dinamismo é a essência da entrevista, a imprevisibilidade e a diversidade de 

possibilidades que envolvem o gênero. A pluralidade de fatos que estão associadas a 

entrevista parte pelo quantitativo de participantes e as inúmeras oportunidades de 

acordo aos atores que estão inseridos no processo, demonstrando assim seu caráter 

biográfico, conforme afirma Arfuch ao tratar a entrevista como um gênero 

predominante por conta da sua versatilidade. 

 

E é precisamente tal ubiquidade, o fato de apresentar um leque inesgotável 
de identidades e posições de sujeito — e, extensivamente, de vidas possíveis 
—, e mais ainda o fato de que essas vidas oferecidas à leitura no espago 
público o sejam em função de seu sucesso, autoridade, celebridade, virtude, 
o que torna a entrevista um terreno de constante afirmação do valor 
biográfico. (Arfuch, 2010, p. 155) 



 
69 

 

 Outro aspecto relevante presente na entrevista que contribui para a sua 

consolidação como gênero biográfico é a oralidade. A oralidade possibilita a 

construção de relatos de vidas, rememoração e resgate cultural que coadunam com 

as biografias trazidas pelos entrevistados.  

Em relação a oralidade podemos realizar um comparativo com sua presença 

na tradição africana e mais especificamente na realidade cultural de Moçambique, no 

campus de estudos através da escritora Paulina Chiziane. Em volta da fogueira e 

através das histórias contadas pelos mais velhos das tribos, a história cultural do país, 

era passado no decorrer das gerações, demonstrando assim, um verdadeiro 

elementos presentes nas entrevistas e que se aproxima da condição de biografias em 

outra dimensão.  

 

O que a entrevista fornece, então, para a construção, mesmo fragmentária e 
anedótica, de um relato de vida? Em primeiro lugar, ela encena a oralidade 
da narração, essa marca ancestral das antigas histórias, que encontra assim 
uma réplica na era midiática. Em segundo, torna visível a atribuição da 
palavra, gerando um efeito paradoxal de espontaneidade e autenticidade. 
Paradoxal, na medida em que não somente se trata, na maioria dos casos, 
de uma interlocução cuidadosamente preparada pelo entrevistador, mas 
também pelo próprio entrevistado. (Arfuch, 2010, p. 167) 

 

Podemos inferir que a entrevista representa uma ressignificação das tradições 

orais, trazendo elementos da atualidade, sobretudo, a exposição que vivenciamos 

com as mídias sociais e a popularização da internet e a difusão da televisão em 

momento anterior.  

Vale ressaltar, que o advento da entrevista como traço da oralidade presente 

na ancestralidade não representa uma evolução ou melhoria no que se refere as 

tradições orais. A entrevista é uma adequação a sociedade atual com forte apelo 

midiático e como fora afirmada por Arfuch como o instrumento de consolidação do 

capitalismo. 

Em termos práticos, ao trazer a entrevista como elemento metodológico dessa 

pesquisa, buscamos entender esse traço de oralidade presente na fala de Paulina 

Chiziane. Perceber o aspecto biográfico da escritora e de que forma isso reflete nas 

suas produções artísticas, não podemos restringir a escrita literária de Chiziane, já 

que, a mesma mostra-se de uma grande versatilidade, é de suma importância para 

entendemos a concepção de mulher imaginada pela escritora e a apresentada na 

estrutura social moçambicana. 



 
70 

 

Embora a entrevista constitua um dos registros da “vida ao vivo” e, portanto, 
sua dinâmica pressuponha a interrupção súbita, a lembrança, a faísca 
inesperada, as idas e voltas temporais e espaciais, frequentemente — e 
principalmente quando se trata de articular “vida e obra” —há uma insistência, 
talvez por certo didatismo, em respeitar a estrutura narrativa tradicional 
(começar pela infância, ordenar uma cronologia, deixar claro o “antes” e o 
“depois”), que no caso das “conversas”, habitualmente produzidas para sua 
difusão na forma de livro, é uma tendência muito marcada. (Arfuch, 2010, p. 
167) 

 

Ou seja, a vida e obra se entrelaçam na condução da entrevista, trazendo 

elementos contínuos ou não, mas que são fundamentais para o entendimento da 

narrativa que perpassa por aspectos biográficos e passeia por vieses que propõe o 

conhecimento da história de vida, dos anseios, formação humana, convívio social de 

forma diversificadas de outros gêneros textuais de cunhos biográficos ou não. 

 

5.2 UM BATE-PAPO COM PAULINA CHIZIANE 

 

Iniciaremos este subtópico com temas tratados por Paulina Chiziane durante a 

análise das entrevistas. Nesta abordagem, falaremos sobre assuntos que julgamos 

importantes para o entendimento da escritora sobre diversos conteúdos presentes no 

seu cotidiano e que diretamente influenciaram na sua concepção de feminino, numa 

tentativa de descrever a si mesma como uma mulher que está engajada e inserida em 

um cenário com especificidades e que objetiva promover reflexões sobre 

determinados temas.  

 

5.2.1 Liberdade na escrita 

 

Aqui falaremos de um aspecto essencial e que parece ser inegociável para 

Paulina Chiziane, a liberdade de escrita. A escritora considera o livre arbítrio para a 

escrever um fator crucial, pois possibilita fugir de padrões, a recusa de rótulos que 

venha colocar sua autonomia de escrita em xeque. Para tal, selecionamos falas da 

autora nos vídeos utilizados como base para o capítulo que tratam do assunto. 

O primeiro trecho escolhido versa sobre o enquadramento da escritora como 

uma romancista, sendo que ela foi a primeira mulher a publicar um livro neste formato 

em Moçambique, já que produções literárias anteriores de escritoras como Noêmia de 

Souza e Lília Momplé são de outros gêneros, poemas e contos, respectivamente.  

 



 
71 

 

Entrevistador: Recusa também com insistência o rótulo de romancista, disse 

sobretudo que é uma boa ouvinte e que a partir das histórias que ouve, torna-

se uma longa contadora de histórias. Por que recusa deste status de 

romancista? 

 

Paulina Chiziane: eu acho que o mundo está habituado por rótulos em todas 

as coisas, nós queremos liberdade, mas as pessoas nos rotulam, e a partir 

do momento em que a pessoa é rotulada de alguma coisa, tem que pertencer 

a esse gueto.  Romance é algo europeu, pelo menos veio com os europeus 

para o nosso país, faz parte da academia europeia, eu sou africana,  contato 

com romance sim, agora se eu aceito ser romancista, eu tenho que cumprir 

com as normas do romance e eu não quero, eu quero escrever em liberdade, 

aquilo  que me der na cabeça,  porque se eu me apresento ao mundo como 

romancista, as pessoas vão querer cobrar de mim aquilo que são as regras 

de um bom romance e eu estou a fugir das  regras, é só isso. (Tdmarcus2009, 

2013, Minuto 4:14) 

 

Percebe-se que essa recusa de rótulos tem cunho político e de autoafirmação, 

um posicionamento em busca de seu espaço de acordo ao seu pensamento. Esse é 

um processo de não aceitação do que terceiros quiserem definir ou impor para a 

escritora no seu fazer literário. Isso fica bem evidente, no próximo excerto, o qual a 

paulina Chiziane fala sobre a sua paixão pela escrita e como a utilização da língua 

portuguesa, que não é sua língua materna, serve como um elemento de reflexão e 

instrumento de luta pela liberdade. 

 

A luta pela liberdade se faz de várias maneiras e as palavras também podem 
ser usadas como armas para essa liberdade. Acho que é isso que tenho 
tentado fazer ao longo deste do meu percurso, usar palavras em português 
para negociar e dizer: “Ei, eu estou aqui, eu sou gente, eu sou mulher, eu 
tenho direito de existir”. Então, infelizmente nós africanos, começamos a 
escrever porque temos o prazer de fazê-lo e com o andar do tempo acabamos 
sendo uma espécie de mensageiros. Eu comecei brincando, mas a partir de 
uma certa altura, comecei a sentir a necessidade de resgatar, dialogar, tentar 
convencer, provocar um debate em relação a assuntos que dizem respeito 
ao meu mundo, a minha a sociedade e muitas vezes até, tentando despertar 
a atenção de mundos, para assim, comparando as vezes, ver se faço umas 
comparações são minhas entre a vida de Europa e a vida da África, entre a 
vida de um preto e um branco, apenas para mostrar que temos coisas muito 
comuns, somos humanos e às vezes aquilo que se dizia ser civilizado, 
moderno, não passa de simples preconceito. (município de Oeiras, 2022, 
minuto 38:40). 

 

 Indo ao encontro do trecho acima, Paulina também destaca sobre o prazer 

de escrever e o lazer com o objetivo de resgatar tradições anteriores a colonização, 

as quais as mulheres tinham o papel de educar a família. Sendo assim, respondeu o 

seguinte questionamento sobre a sua função como produtora de informação e de 

https://www.youtube.com/@OeirasMunicipio


 
72 

 

conhecimento, enfatizando a dificuldade de ser mulher e africana ao se aventurar pelo 

mundo literário.  

 

Entrevistador: a mulher tinha tradição de educar antes da colonização, seu 
trabalho busca resgatar um pouco essa presença da mulher também como 
produtora de informação? Tem essa característica? 
 
Paulina Chiziane: ser escritora e ser africano é um bocado complicado, 
porque a escrita tem que ser em primeiro lugar, um lugar de prazer, um lugar 
de lazer, mas quando se é africano e se reconhece que outras literaturas 
podem ofuscar e fazer desaparecer aquilo que são os valores da nossa 
própria terra, nós africanos nos tornamos militantes, eu escrevo porque gosto, 
mas depois eu pergunto, por que que eu escrevo? Escrevo apenas pro meu 
prazer, por que não usar esse gosto e este prazer para preservar alguma 
coisa que pode desaparecer? (Tv Brasil, 2012, minuto 10:55) 

 

Paulina não abre mão da sua liberdade, ela entende o que a arte lhe 

proporciona, o prazer na escrita sobressaí qualquer obrigação e responsabilidade que 

possa carregar diante da bandeira que propôs defender em suas obras. A autora 

entende que a sua mensagem será difundida e que a arte é expressão da essência 

da humanidade, portanto, a liberdade é crucial nesse processo.  Isso fica evidente, na 

diversidade artísticas de Paulina Chiziane, sendo que, se aventurou no mundo 

musical, demonstrando sua versatilidade. 

 

As minhas histórias são longas, não vou contar todas, mas começaria por 
dizer que a arte é a essência da humanidade, o resto são diferentes 
expressões da mesma arte. Então eu sou escritora, estou agora a fazer 
música. Se eu entender que devo fazer cerâmica, porque se a arte é a 
essência, se eu colocar a energia num barro, vou fazer um trabalho fantástico. 
Portanto, arte é aquilo que vem de dentro de nós, é expressão da nossa alma, 
eu não tenho dificuldade de sair de uma arte para outra, o que diferentes 
expressões da arte. (Mozpod - os muito maus, 2023, Minuto 5:25). 

 

Paulina reafirma a sua paixão pela escrita, e mesmo em meio aos conflitos 

ocasionados pela guerra civil no pós-independência, foi o amor pelo que faz que a 

motivou a continuar a escrever. A instabilidade vivenciada no período e o ambiente 

caótico estabelecido, e outros obstáculos não foram impedimentos para a finalização 

de Balada de amor ao vento, seu primeiro livro publicado, mas não o primeiro escrito, 

já que, O sétimo juramento fora escrito antes e não publicado por questões editoriais.  

 

Entrevistador: Como é que escrever sobre o cotidiano das pessoas tendo 
como cenário essa experiência que você viveu? (Guerra civil) 
 

https://www.youtube.com/@mozpod


 
73 

 

Paulina Chiziane: eu diria que escrever é uma paixão, e por qualquer paixão, 
a gente faz qualquer sacrifício, estou-me a recordar agora da minha escrita, 
porque eu comecei a escrever em plena guerra civil, durante a noite, às 
vezes, os rebeldes metralhavam e lançavam bombas a distância, é verdade, 
mas mesmo embaixo dos estrondos eu dizia, eu tenho que escrever, não 
posso morrer sem acabar o meu texto. (Tv Brasil, 2012, minuto 2:29). 

 

A falta de preocupação de qual forma será a receptividade da crítica 

especializada em relação as suas obras é um fator imprescindível para a liberdade 

que Paulina tanto preza.  A autora entende que tratar de temas delicados e passar 

seu ponto de vista é fundamental para seu processo de escrita. Temas que envolvem 

o questionamento de paradigmas sociais, políticos e religiosos. A escritora relata que 

não é portadora da verdade, mas que não abre mão de escrever sobre o que tem 

vontade, mesmo que toque em assuntos sensíveis e/ou polêmicos por mexer em 

estruturas cristalizadas historicamente.  

A seguir englobamos alguns trechos das entrevistas que ela fala sobre o 

assunto.  

 

Sinto na medida em que, onde quer que eu vá, em qualquer espaço no 
mundo, eu afirmo-me, primeiro como moçambicana, segundo como africana 
e terceiro como um ser humano. Eu tenho essa liberdade e não tenho aquelas 
restrições, ah, não posso dizer isso não a minha igreja vai me levar a mal, 
não, sou livre e é por isso mesmo que conseguir chegar tão longe, porque a 
liberdade é o dom mais precioso de todos os seres humanos, então eu não 
quero ficar presa a nada. (Mozpod - os muito maus, 2023, Minuto 59:34). 
 
Eu não estou a dizer verdades em nenhum dos meus livros, os meus livros 
até hoje, eu acho que tem uma função única de criar um espaço de reflexão. 
(Angola debate, 2022, Minuto 26:38). 
 
A sociedade não me compreende, também não quero que ninguém me 
compreenda, eu quero simplesmente expressar o meu sentimento e quem 
quiser ouvir, um dia ouvirá. (Angola debate, 2022, Minuto 26:16). 

 

E para finalizar, trazemos uma relação que a escrita de Chiziane com a política 

e de que forma as duas estão entrelaçadas, mesmo assim a autora diz que o 

politicamente aceitável socialmente impediria que a ela tratasse de temas sensíveis, 

como relatado acima. 

  

https://www.youtube.com/@mozpod


 
74 

 

Entrevistador: Escrita não vive sem a política? 
 
Paulina Chiziane: Não sei, eu já expliquei. Eu gosto de estar no meu mundo. 
Se eu fosse da política, não teria escrito Ngoma Yethu3, porque não é 
politicamente correto provocar uma reflexão a volta dessas coisas bem 
estabelecidas. (Angola debate, 2022, Minuto 23:15). 

 

5.2.2 Reconhecimento no cenário literário 

 

A proposta deste tópico é tratarmos sobre a trajetória de Paulina Chiziane até 

o reconhecimento como escritora, a ocupação de espaço e sua consolidação no 

universo literário. A autora atingiu um patamar satisfatório e superou a desconfiança 

com a publicação de Niketche: Uma História de Poligamia (2002), este 

reconhecimento foi ratificado com o Prêmio Camões, recebido por Chiziane em 2021. 

Chegamos, pois, ao escrito a partir do momento que a construção da escritora 

perpassa pela concepção do descrito, como já fora dito, iniciando com a oralidade 

presente desde a infância na vida de Paulina Chiziane e se consolidando através da 

sua formação e luta para se tornar uma escritora, enfrentando entraves impostos pela 

conjuntura social vigente. 

Sendo assim, no decorrer desta seção, abordaremos falas da escritora sobre o 

que pensa a respeito do prêmio, do reconhecimento dentro e fora de Moçambique e 

de qual forma ela lida com a responsabilidade que representa uma vertente, 

analisando como a expansão e alcance exponencial dos seus livros modificou a sua 

rotina de vida. O primeiro excerto trata sobre a obra de estreia Balada de amor ao 

vento e sua receptividade. 

 

Entrevistador: há 32 anos quando escreveu Balada de amor ao vento como 
é que a crítica recebeu? 
 
Paulina Chiziane: complicado, não foi fácil de forma nenhuma. Algumas 
pessoas ditas eruditas diziam “Mas a Paulina escreve? O que é que ela 
escreve? Deve ser poemas de amor ou então cantigas de embalar. 
Romance? De onde copiou?” Portanto, alguns círculos diziam isso, mas ao 
mesmo tempo o meu povo comum, povo iletrado, eu lembro-me de coisas 
bonitas que aconteceram, uma vizinha minha, veio à minha casa, ofereceu-
me um bolo e disse “olha, eu não sei nem ler e nem escrever, eu só sei dizer 
que há um livro importante que é a bíblia, mas agora tu escreveste um livro. 
Afinal uma mulher pode escrever um livro para além da bíblia, vi e ouvi “na 
rádio”, estou tão feliz e por isso vim te oferecer este bolo”. (Angola debate, 
2022, Minuto 4:40). 

                                                           
3 O livro Ngoma Yethu - O Curandeiro e o Novo Testamento" lançado em 2015 por Paulina Chiziane em 

parceria com Mariana Martins gerou polemica pela abordagem entre o cristianismo e o curandeirismo 
de origem africana, estabelecendo relações paritárias sobre as duas perspectivas religiosas. 



 
75 

 

A respeito do trecho acima, a desconfiança foi a tônica que permeou a 

introdução de Paulina Chiziane no cenário literário, sobretudo, oriunda da crítica 

especializada. A dúvida sobre a capacidade de escrita da autora é um fato marcante, 

cujo objetivo foi diminuir e desvalorizar o trabalho desenvolvido por ela. Por outro lado, 

como aspecto positivo, temos o reconhecimento popular alcançado de forma natural 

e orgânica, mesmo em um país que ainda se encontra em processo de letramento e 

aquisição da cultura da leitura e da escrita. 

No próximo trecho Paulina fala sobre a diferença do tratamento recebido por 

ela quando visita outros países e em seu país natal. Segundo a escritora, quando 

visita outras nações como Brasil e Portugal, por exemplo, é ovacionada e a dimensão 

do seu trabalho literário possui uma proporção maior do que em Moçambique. Uma 

hipótese sobre esse acontecimento é que países com hábitos mais consolidados de 

leitura sejam mais receptivos, ao contrário de Moçambique que ainda é país rural e 

em fase de aquisição da escrita, como foi dito no parágrafo anterior. 

 

Entrevistador: Como é ser artista em Moçambique? Uma pessoa do seu 
calibre, como é esta vida de artista? Assim, escritora, tudo como tem sido pra 
si? É feliz? 
 
Paulina Chiziane: eu posso começar por dizer o seguinte, quando vou para o 
Brasil é uma celebração, é uma festa imensa. Quando vou para outros países 
africanos nem tanto. Quando vou para Portugal é uma celebração, mas 
quando chego a Moçambique é um gelo, acho que deu para perceber o que 
eu quero pretendo dizer com isso, muito gelo a minha volta.  (Mozpod - os 
muito maus, 2023, Minuto 41:11). 

 

A partir deste momento, teremos o prêmio Camões como foco de análise, 

reunindo um compilado de falas da escritora sobre o fato ocorrido em 2021. Entre as 

palavras, podemos destacar a importância do prêmio, o fato de ser a primeira mulher 

negra e africana a ganhar uma premiação de tamanha proporção e o legado para as 

próximas gerações de escritores. 

 

Entrevistador: Mas sabe que é a primeira escritora de Língua portuguesa 
nascida em África a vencer este prêmio? 
 
Paulina Chiziane: Vamos ser claros e pôr os pontos nos “is”. A primeira 
pessoa de raça negra, porque a primeira africana, há africanos de todas as 
raças, a gente sabe disso. Então a primeira pessoa de raça de negra, a 
primeira pessoa bantu e ainda por cima mulher. É por isso que pra mim este 
prêmio é muito importante para os povos africanos. Eu acho que um motor 
que levanta a nossa autoestima, sobretudo, das mulheres. (Angola debate, 
2022, Minuto 15). 
 

https://www.youtube.com/@mozpod
https://www.youtube.com/@mozpod


 
76 

 

Entrevistador: O que mudou na sua vida depois de ganhar o Prêmio Camões 
de Literatura? 
 
Paulina Chiziane: muita coisa, uma das coisas, eu comecei sentir-me 
demasiado pequena. Eu comecei a compreender a minha verdade 
fragilidade, a minha verdadeira posição ou o meu verdadeiro espaço na vida, 
eu vou explicar porque. Antes eu sentia o prazer de sair e a rua e fazer assim 
grandes conversas, conversas muito largas com amigos em qualquer canto. 
Mas, de repente veio o prêmio, que é bom e o mundo inteiro telefona, convida, 
fala e eu sinto que não posso responder a todas as pessoas e não posso 
viajar para todo mundo e nem tenho braços para abraçar todas as pessoas. 
(Angola debate, 2022, Minuto 13:15). 

 

O prêmio atribuído a escritora aconteceu em um momento sensível, em virtude 

da pandemia do Coronavírus, sendo que, ele só foi entregue em 2023. Mas a 

representatividade do prêmio ocasionou uma ruptura e, consequentemente, a difusão 

e o reconhecimento de Paulina Chiziane, modificando sua vida e dando holofotes 

sobre a obra da escritora.    

Finalizaremos este tópico, com dois trechos não menos importantes do que já 

fora dito até aqui. O primeiro fala sobre a consolidação da obra de Chiziane, ela fala 

sobre a notoriedade dos seus livros, que no momento estavam sendo adaptados para 

outras linguagens artísticas. Já o segundo retrata um pouco sobre a vida de escritor 

de forma financeira e se ele pode sobreviver somente com a vendagem dos livros. 

 

Paulina Chiziane: Mas precisamos de nos valorizar, temos coisas únicas, 
muito únicas. Hoje os meus livros já são teatro, já são telenovelas, já são 
pinturas, já são as esculturas. Quer dizer, produzir uma série de coisas. 
Então, estão a acontecer coisas pelo mundo. (Mozpod - os muito maus, 2023, 
Minuto 44:45). 
 
Entrevistador: Pode-se viver sendo escritora? 
 
Paulina Chiziane: nunca, nunca, nunca, isso não é possível, não conheço 
casos do mundo, conheço escritores sim, escritoras e escritores que vão 
fazendo artigos para os jornais para irem ganhando mais alguma coisa para 
o rendimento familiar. Há pouquíssimos casos de pessoas que vivem mesmo 
de arte, da escrita (Mozpod - os muito maus, 2023, Minuto 49:34). 

 

O que se percebe é que Paulina Chiziane possui uma consciência muito grande 

da sua importância dentro de um cenário literário que vem se construindo dentro de 

Moçambique, o qual a escrita da feminina ocupa posição de destaque neste processo. 

Os posicionamentos da escritora são maduros e seguros, de uma figura singular que 

tem a arte como paixão e mesmo que não possa se dedicar totalmente a ela, sabe 

que pode trazer reflexões através das suas histórias. 

 

https://www.youtube.com/@mozpod
https://www.youtube.com/@mozpod


 
77 

 

5.2.3 As tradições moçambicanas 

 

Agora trataremos sobre algumas tradições moçambicanas relatada por Paulina 

Chiziane. Entre os diversos costumes, falaremos sobre a poligamia, a oralidade, o 

lobolo. São temas que recorrentemente estão presentes na escrita da autora, são 

habituais em seus livros, com intuito de contar um pouco da cultura moçambicana, 

sua diversidade, questionando alguns paradigmas, sobretudo, no que se refere a 

atuação social feminina no país. 

Primeiramente, separamos um trecho o qual a escritora fala um pouco sobre a 

sua relação com a língua. Sabemos que apesar do português ser a língua oficial de 

Moçambique, existem muitas outras línguas faladas no país e que geralmente essas 

línguas são a primeira a ser aprendida pelos moçambicanos no ambiente familiar. 

 

Paulina Chiziane: eu falo chope, que é uma língua bem pequena no meio em 
que se fala o shangane, que é uma grande língua. O shangane é um grande 
estado, que começa em Moçambique e termina na África do Sul. Então, 
houve uma divisão, aquelas divisões lá da Conferência de Berlim, chegaram 
com uma faca a cortar os povos e cada um foi para seu lado. Então, conheço 
pessoas que falam shangane na África do Sul e publicam grandes obras em 
shangane e depois traduziram para português. Portanto, usando a língua 
materna também se pode alcançar o mundo, porque afinal os tradutores 
servem para isso. Agora, há um preconceito que nos foi criado. que nos foi 
imposto, esse é um problema real. Nós que ficamos do lado português, 
depois daqueles cortes, convenceram-nos que sem a língua portuguesa, nós 
não podíamos conhecer outros mundos. (Município de Oeiras, 2022, minuto 
6). 

 

A autora faz uma relação com a imposição da língua portuguesa através de 

uma atitude preconceituosa, centrada no colonialismo, remetendo a divisão do 

continente africano no final do século XIX, através do Tratado de Berlim4. A seguir, ela 

explica um pouco sua conexão com o português, externando que o acesso à língua 

através da educação formal e religiosa tornou-se obrigatório, sendo que, ela optou 

pela não utilização da sua língua materna para escrita, por questões comerciais e 

difusão das suas obras.  

 

Paulina Chiziane: qualquer língua pode nos levar a qualquer lugar. E se eu 
não usei a minha língua para escrever, foi porque cresci e estudei num regime 

                                                           
4 A Conferência de Berlim foi um encontro entre as potências europeias ocorrida entre 1884 e 1885, 

cujo objetivo foi o estabelecimento de regras para divisão e ocupação do continente africano com intuito 
de evitar conflitos entre os países europeus e iniciar o processo de colonização e exploração das 
riquezas contidas em África. 

https://www.youtube.com/@OeirasMunicipio


 
78 

 

que não queria que os moçambicanos falassem as suas próprias línguas 
(Município de Oeiras, 2022, minuto 7:25). 

 

Outro aspecto muito importante dentro do cenário cultural de Moçambique é a 

presença da oralidade como um elemento tradicional, passado através das gerações. 

A roda em volta da fogueira ganha destaque como um traço fundamental no processo. 

Paulina Chiziane diz que suas primeiras memórias lhe remete as histórias contada por 

sua avó neste ambiente. 

 Ao viajar pelo país com o intuito de aprender sobre os costumes de acordo a 

cada região, Paulina Chiziane que a oralidade se apresenta como uma espécie de fio 

condutor que colabora consideravelmente na produção de conhecimento. Vamos a 

um trecho que a escritora recorda da sua avó. 

 

Entrevistador: A história da roda, da fogueira e da sua avó, conta um pouco 
pra nós... 
 
Paulina Chiziane: as histórias a volta da fogueira são um momento mágico, 
isto é, a mesma história é contada mil vezes para o mesmo auditório e é 
sempre uma coisa nova. Em cada história acrescenta-se um novo elemento, 
enfim, e lá vai andando a roda. Eu lembro-me de algumas das histórias que 
a avó contava, porque é assim, as histórias têm seus personagens, 
normalmente crianças, há as crianças obedientes e as crianças 
desobedientes, os obedientes no fim ganhavam prêmio e os desobedientes 
não ganhavam nada ou ganhavam um castigo. Então, o nosso prêmio qual 
era, do bom comportamento durante o dia ou durante a semana, o bom 
comportamento era entrar na história da avó com um bom personagem, que 
depois ganhava o prêmio. O prêmio do mau comportamento era entrar na 
história, ser o mau da história e no fim ganhar o castigo. (Tv Brasil, 2012, 
minuto 4:19). 

 

Outro tema bastante presente nos livros de Paulina Chiziane é o patriarcalismo, 

a escritora é do sul de Moçambique, uma região com forte dominação do sistema 

patriarcal, a mulher é submissa ao esposo e educada para ser dona de lar e não 

ocupar posição social de destaque. No seguinte excerto, vemos um pouco a escritora 

falar sobre a sua origem, a relação com o machismo e patriarcalismo presente na 

região de seu nascimento.  

 

Paulina Chiziane: eu sou do Sul de Moçambique, da região de gaza, uma 
região patriarcal por excelência, os homens partem para trabalhar na África 
do Sul desde muito cedo e só regressam a casa de vez em quando, ora quem 
toma conta e socializa as crianças e educa são as mulheres, mas a educação 
que essas mulheres dão é uma educação masculina, é interessante. 
Portanto, a nível do país, eu venho de uma sociedade mais machista do país, 
e quem nos educa para o machismo são as mulheres, portanto, perante esse 
espanto, eu questiono em alguns dos meus livros o porquê de ser mulher e 

https://www.youtube.com/@OeirasMunicipio


 
79 

 

ser machista, assim como há homens como o caso que eu me referi há 
bocado, que se tornam feministas. (Tdmarcus2009, 2013, Minuto 3:18) 

 

Para exemplificar a questão do patriarcalismo tão presente no território 

moçambicano, Paulina fala sobre o lobolo realizando um paralelo com o direito ao 

funeral, tudo enraizado de forma que a mulher esteja sempre em segundo plano. São 

costumes cristalizados e normalizado pelo papel central ocupado pela figura 

masculina. 

 

Paulina Chiziane: O que acontece no sul de Moçambique ou melhor a partir 
do Sul do Rio Zambeze para todo o sul da África austral até a região no Cabo 
de Boa Esperança, Pretoria. Portanto, há um patriarcado que começa 
naquela região e vai se estendendo para o sul, e as coisas são complicadas. 
Por exemplo, em Manica na terra dos muito próximo ali na fronteira com o 
Zimbabwe, uma mulher que casa-se e não se cumpre o ritual de lobolo. 
Lobolo é o dote que se dá a família da noiva e quando isso não acontece, ela 
não tem direito ao funeral, a um funeral na companhia da família paterna. 
Portanto, a família do marido que cuide dela por aí ou obrigam a família do 
marido a pagar o dote para poder se fazer o funeral. (Município de Oeiras, 
2022, minuto 21). 

 

Um contraponto trazido na fala da escritora é sobre os costumes religiosos que 

colaboram de forma substancial para a manutenção do sistema patriarcal. A crítica 

seguinte proferida por Chiziane se refere ao cristianismo demonstrando sua 

incompreensão em relação a alguns dogmas da religião, não concordando e traçando 

questionamentos a respeito da supremacia masculina dentro do contexto religioso 

também. 

 

Entrevistador: Mas foi educada numa missão católica... 
 
Paulina Chiziane: Claro que eu fui e tenho muitas razões para não me sentir 
bem. Em termos culturais, quando alguém vai igreja, mal entra, diz “Em nome 
do Pai, do Filho e do Espirito santo”. Nasceu do ventre de uma mulher, mas 
quando vai pra ser santificado, é batizado é em nome do pai e ele filho e do 
espirito santo. E mãe pra onde é que fica? Portanto, este processo de logo a 
nascença, na primeira infância, afastar o filho do seio materno em nome de 
uma divindade, é algo que não me entra... (Angola debate, 2022, Minuto 
24:15). 

 

A poligamia é outra tradição presente na obra de Paulina Chiziane, é um tema 

abordado com certa frequência em mais de um livro e possuindo maior destaque em 

Niketche: Uma História de Poligamia. No seguinte trecho, ela fala sobre a necessidade 

de se falar sobre a poligamia e como seus posicionamentos sofrem distorção. 

 

https://www.youtube.com/@OeirasMunicipio


 
80 

 

Paulina Chiziane: é uma questão complexa, porque as pessoas têm um 
hábito de provar comida crua, falar da poligamia não é defendê-la pode-se 
criticar, pode-se denunciar. Então, não é comum esta sociedade 
moçambicana ver uma negra intelectual, se eu fosse branca chamar-me-iam 
antropóloga. E porque eu escrevi sobre esses assuntos, começam a me 
colocar nomes, colocando a sua ignorância sobre a minha personalidade. 
Falam de que? O que é poligamia? Comecemos por aí. É um sistema milenar 
da construção de várias sociedades, desde os tempos mais antigos. 
Poligamia tem várias formas, dependendo da cultura, nós temos uma 
poligamia matriarcal ou poligamia, baseada no matriarcado, temos uma 
poligamia patriarcal, baseada no patriarcado. Para além de vários aspectos 
que é poligamia tem. Então, o que eu posso estudar, o que eu posso 
recomendar a minha gente, estudem e deixem de chamar nomes a quem 
trabalha, é ignorância, eu falo da poligamia sim, porque é uma questão 
cultural e falar da poligamia é defendê-la desde quando? Que tem coisas 
boas tem, que tem coisas más também tem. Mas, as pessoas estão 
interessadas em puxar-me para o chão, porque lugar de mulher preta, velha 
é na cozinha suja e pobre. Eu sou intelectual. (Mozpod - os muito maus, 2023, 
Minuto 24:04). 

 

Por fim, uma mensagem da escritora para as novas gerações e a importância 

de se manterem firmes no propósito. Ela entende que a luta de cada época é a missão 

de cada um, que não podem desistir diante das dificuldades e que sedimentar um 

cenário melhor para as gerações vindouras deverá ser o objetivo de cada um. 

 

Entrevistador: qual é a mensagem que a senhora deixaria para os jovens? 
 
Paulina Chiziane: eu diria o seguinte: cada tempo tem a sua lei e cada 
geração tem o seu desafio. Tem dificuldade hoje, luta e vence. Quando eu 
era nova, o nosso desafio era o sistema colonial, lutamos e vencemos, luta. 
(Mozpod - os muito maus, 2023, Minuto 60:58). 

 

5.3 A MULHER E O FEMININO 

 

Por mais que passeie por diversos temas que envolvem a história, a tradição e 

os costumes de Moçambique, não perdendo de vista as mudanças impostas pelo 

colonialismo, o feminino é o principal tema de escrita de Paulina Chiziane. Neste 

tópico, falaremos o que direcionou Chiziane para esse viés literário de 

questionamentos da situação da mulher na sociedade moçambicana, buscando 

entender a sua concepção de feminino. 

Antes de tudo, o entendimento do feminino de Paulina Chiziane parte do 

pressuposto das vivências das mulheres, do cotidiano, dos seus sonhos, aflições, ou 

seja, da sua construção enquanto mulher. É a através de uma perspectiva de relatar 

um universo próprio, um universo da mulher que pode se construir o conceito de 

feminino. 

https://www.youtube.com/@mozpod
https://www.youtube.com/@mozpod


 
81 

 

Sendo assim, o feminino é a gênese da formação das mulheres na percepção 

de Chiziane. Pois ela acredita que, principalmente ao elaborar seu objeto de escrita 

evidenciando as relações femininas, está tratando da sua condição de vida, trazendo 

aspectos diferenciados e não experimentado pelas mãos masculinas.  

O primeiro trecho destacado vem da entrevista A páginas tantas, logo na 

abertura do programa, quando o apresentador Marco Carvalho faz uma breve 

introdução, destacando sobre a importância de Paulina Chiziane no que se refere a 

literatura: 

 

Se a literatura escrita por mão feminina já remete à mundos diferentes. A 
aventura das letras pela mão de uma mulher africana que conhece como 
poucos a riqueza e a diversidade do seu país é garantia certa de um universo 
mágico onde se cruzam os caminhos da tradição e os desafios como os que 
se confrontam uma nação ainda (Tdmarcus2009, 2013, Minuto 0) 

 

O apresentador busca trazer uma contextualização da literatura produzida por 

mãos femininas, destacando a particularidade de uma mão feminina africana, que 

conta a história rica de seu país, relacionando aspectos históricos com o 

questionamento dos paradigmas sociais vigentes e a jovialidade de uma nação que 

saiu de processos recentes de colonização, bem como de uma guerra civil que 

modificaram significativamente a conjuntura local.  

Após a introdução realizada sobre Paulina Chiziane, a primeira pergunta feita 

pelo apresentador traz uma abordagem muito presente no discurso da escritora, 

falando sobre a recusa do rótulo de feminista, questionando sobre a diferença entre o 

feminismo e o feminino: 

 

Entrevistador: ser feminina e ser feminista na escrita são coisas iguais ou são 
coisas diferentes? 
 
Paulina Chiziane: uma coisa é ser feminina, outra coisa que ser feminista, 
olha que os homens podem ser feministas. E acho que Jesus Cristo foi um 
dos primeiros feministas do mundo, quando numa ocasião ele disse às 
pessoas que queriam apedrejar uma mulher “aquele que não cometeu 
nenhum pecado que atire a primeira pedra”. Então, é um homem que é 
feminista, agora eu sou feminina, sou uma mulher, a minha história é igual a 
história de muitas mulheres, isto é, quando eu cresci, vivi sempre do lado das 
outras mulheres mais velhas e as minhas amigas, porque não me era 
permitido o mundo de mistura com o masculino, quando fui para a escola,  fui 
para a escola feminina,  quando eu  me casei fui para a cozinha, então tudo 
que eu sei na vida é somente a vida das mulheres eu quando escrevo, 
escrevo a condição da mulher sim, mas não no feminismo tradicional, 
europeu, nada disso, e eu conto histórias de mulheres porque sua mulher 
pronto só isso é a única coisa que eu sei.” (Tdmarcus2009, 2013, Minuto 0:56) 



 
82 

 

De forma bem explicativa, no que se refere ao seu pensamento sobre o tema, 

Paulina Chiziane autointitula-se como uma escritora feminina, pelo fato de ser mulher. 

Ela entende que a sua escrita não segue os padrões tradicionais, de origem externa, 

não possuindo elementos consistentes que a enquadrem enquanto uma escritora 

feminista. Segundo a autora que para ser feminista não precisa ser necessariamente 

mulher, utilizando como exemplo Jesus Cristo como um homem feminista. “Quando 

eu escrevo sobre mulheres, pra mim há uma diferença entre o feminino e o feminismo. 

Ora, eu sou mulher, o mundo que eu conheço é o mundo das mulheres. Isso não 

significa necessariamente o feminismo, as vezes é, as vezes não é.” (Sinpro Minas, 

2018, minuto 12:38). 

Sendo assim, Paulina afasta quaisquer amarras que possam retirar sua 

autonomia em relação a sua escrita, prezando por sua liberdade criativa, com o intuito 

de tratar dos mais diversificados temas que priorize a mulher como elemento central, 

que possam dialogar sobre assuntos que são tratados como tabus em Moçambique, 

visando questionar paradigmas locais, provocando reflexões a respeito das tradições 

locais. 

A vivência de Paulina Chiziane enquanto mulher em contexto patriarcal motivou 

a escritora através das suas histórias, muitas delas colhidas através de suas viagens, 

nas rodas das conversas. Isso demonstra e consolida a importância da oralidade 

como elemento central de aprendizagem e manifestação de elementos específicos da 

cultura de Moçambique, tradições que precisam ser preservadas por ser constitutivo 

da ideia de nação e aquelas que precisam ser revistas, sobretudo, no que refere a 

mulher e a posição social feminina. 

O colonialismo foi severo em Moçambique, assim como muitos outros países, 

a luta pela libertação envolveu a participação e engajamento de vários setores da 

sociedade. E, apesar de ser anulada pelo contexto social patriarcal e machista, a 

mulher exerceu um papel fundamental pela independência do país.  

Paulina Chiziane participou ativamente da luta pela independência de 

Moçambique, fez parte da FRELIMO e no seguinte trecho transcrito do vídeo “Paulina 

Chiziane | Escritora | Pioneirismo Literário e Lutas Sociais | T1 Ep 26” como veremos 

a seguir. Neste excerto ela explica como estava organizada a luta armada e de qual 

forma ela atuou no período. 

 



 
83 

 

Primeiro é preciso conhecer a história dos movimentos de libertação para se 
poder fazer um julgamento. O movimento de libertação tem várias fases, 
várias etapas e várias arenas. Uma das arenas era o braço armado que 
estava nas matas, outras arenas eram as lutas clandestinas. Portanto, eu 
sempre estive em Maputo, sempre trabalhei com um grupo de jovens, acho 
que meu atrevimento mesmo partiu desta altura, nós fazíamos trabalho 
clandestino. (Mozpod - os muito maus, 2023, Minuto 54:14) 

 

Esse trabalho clandestino referido pela escritora, entre outros, era a divulgação 

do movimento a favor da independência de Moçambique, distribuindo panfletos, 

realizando mobilizações. Estas atividades foram reprimidas com extrema violência 

pelos portugueses. 

Além disso, no processo de independência, a mulher exerceu um papel 

estratégico, tornou-se a base social moçambicana, oferecendo um suporte para que 

a luta armada pudesse acontecer. As mulheres cuidavam das lavouras e dos filhos 

enquanto os maridos estavam envolvidos na guerra, muitos sem a perspectiva de 

voltar, sendo fundamental no processo que logrou êxito em 1975. 

Apesar de exercer uma função fundamental nos bastidores na luta pela 

independência moçambicana, a mulher não foi reconhecida neste processo, sendo 

mais uma vez marginalizada, não percebendo uma mudança de status social 

publicamente. No vídeo “Café com Letras”, Paulina Chiziane foi questionada por uma 

integrante da plateia sobre as mudanças ocorridas na condição feminina após a 

independência,  

 

Plateia: a condição da mulher africana mudou muito depois da 
independência? 
 
Paulina Chiziane: Vamos começar do princípio, a condição da mulher africana 
mudou muito a partir da invasão colonial. Antes da invasão colonial, a África 
teve mulheres muito valorosas de uma dimensão universal e intemporal. Falo 
da Cleópatra, a rainha do Egito, nem sei porque que chamam rainha aquela 
mulher, porque ela governava um território sem fim, que guiava carros de 
guerra, que dizem na história que até encantou de amor o imperador romano 
Júlio César, dizem. Muito bem, não sei muito de geografia, mas olhando para 
Roma e Itália, é um pedacinho de território, olhando para o Egito e para o 
mundo da Cleópatra, ela governava o mundo imenso. Roma era muito pobre 
e o Egito era o centro do mundo, o centro da sabedoria. Então quem é que 
se apaixonou por quem aqui? Júlio César passava, julgo eu, isso é mentira 
se calhar, mas Júlio César parece que passava fome por isso recebia uma 
caravana de trigo que vinha do Egito todos os dias ou todas as semanas, não 
sei muito bem a periodicidade. O alimento do Império Romano vinha do Egito. 
Então, quem é que se apaixonou por quem?  Não será o senhor Júlio César 
que se atrelou a ela para poder comer?  É preciso fazer esse questionamento. 
E, sobre a governação da Cleópatra, sobre as suas políticas, sobre o seu ser, 
nada se sabe, só se sabe que ela era bonita, era um objeto sexual que o 
senhor Júlio César usou, machismo dos historiadores. E é preciso reverter 
esse quadro, eu gostaria de ver uma Cleópatra muito bem representada e 

https://www.youtube.com/@mozpod


 
84 

 

gostaria de dizer ao senhor Júlio César, desculpa lá, o senhor, qual é o 
homem que não ia se meter com ela tão poderosa que ela era? (Município de 
Oeiras, 2022, Minuto 67:59). 
 

A escritora começa a responder o questionamento realizando um breve 

contexto histórico, no qual ela enfatiza que a mudança da vida da mulher veio a partir 

do colonialismo e distorções que foram intencionalmente empreendidas, citando como 

exemplo uma grande figura histórica como Cleópatra que governou um verdadeiro 

império e sua relação com Roma e Júlio César. 

Dando prosseguimento a sua resposta, Chiziane destaca a força da mulher 

africana e todo processo violento sofrido pelo colonialismo e o processo de 

escravização, que separou famílias e obrigou homens e mulheres aos trabalhos 

forçados fora da sua terra natal. 

 

Paulina Chiziane: O mais interessante é que eu posso dizer sobre a mulher 
africana é, eu não sei se no planeta terra existe mulher mais forte que a 
mulher africana, ficou sem o marido que foi levado, ficou sem os filhos, quatro 
ou cinco que foram levados para os navios negreiros, para escravatura ou 
que foram para o trabalho forçado ou que foram para os sem fim, para nunca 
mais voltar. E a mulher africana é que segurou o continente todo, estamos 
aqui prova dessa força, mostre-me no mapa do mundo se há uma mulher que 
sofreu, que chorou, que recuperou a vida e ainda por cima perdoo. (Município 
de Oeiras, 2022, Minuto 76:05). 

 

E para finalizar a resposta, a autora sentencia sobre as mudanças sensíveis, 

mas significativa que ocorreram na condição feminina após a independência de 

Moçambique, mudanças essas que só se tornaram possíveis por meio da luta diária 

de cada mulher moçambicana. Ela relata coisas simples do cotidiano e que eram 

negadas as mulheres, que não podiam dirigir carros, ocupar espaço de destaques 

com órgãos de chefias, entre outras situações. 

 

Paulina Chiziane: a partir da independência, da independência para cá, a 
situação melhorou. Porque antes da independência, por causa da tradição da 
religião, das religiões e do sistema patriarcal salazarista, as mulheres não 
podiam estudar muito, ficavam em casa fazer crochê. As mulheres não 
conduziam carro porque era coisa de homem... (Município de Oeiras, 2022, 
minuto: 77:43). 

 

Já no programa extraclasse, Paulina Chiziane faz uma fala semelhante no que 

se refere a mudança da situação da mulher em Moçambique, destacando a 

importância da luta continua e pelo longo caminho ainda a ser percorrido. 

 

https://www.youtube.com/@OeirasMunicipio


 
85 

 

A situação (da mulher) melhorou, contudo, há ainda muito trabalho por fazer, 
porque tudo que aparece pela mão da mulher é recebido com preconceito. 
“Será que vale?” Mas quando é um homem é logo recebido com duas mãos. 
Então, as mulheres têm que lutar e lutar muito para serem reconhecidas. É 
verdade que a situação melhorou um pouco, mas não muito. (Sinpro Minas, 
2018, minuto 08:47). 

 

Ainda falando sobre o feminino e a mulher, Paulina destaca também sobre a 

percepção do surgimento de outras escritoras que escrevem numa perspectiva 

semelhante à sua, relatando a visão feminina, se desprendendo dos padrões 

masculinos que condicionaram a escrita, em A páginas a tantas, ela fala sobre um 

livro que estava lendo naquele momento, tratava-se do livro de contos “Não há amor 

como o primeiro”. 

 

Paulina Chiziane: é um livro que estou a ler e estar a me interessar muito 
porque, eu sinto ali dentro daquele livro uma escrita diferente e vou dizer já 
que chamou a atenção. Há uma senhora se não é Rô é Lô, há um texto 
chamado sexo, que eu gostei muito. E eu gostaria de dizer que esta mulher 
que escreveu esse texto, conseguiu vencer as barreiras, que eu como 
escritora, não consigo vencer. Portanto, tratou do sexo e tratou da figura da 
mulher de uma forma mais adulta, porque a maior parte das mulheres quando 
descrevem uma outra mulher, descrevem-na com os rótulos. Aliás, descreve 
a mulher com a linguagem dos homens, isto é, há uma tendência das 
mulheres escritoras descrever a mulher, dizer “os seus seios, os seus lábios, 
sei lá, o seu corpo”. Mas, esta autora foi buscar a mulher em seu todo, como 
um ser que se movimenta, que sonha e que pensa. E, ela descreve o sexo 
sem tabus, coisa que eu não fiz. (Tdmarcus2009, 2013, minuto 30:50). 

 

Para finalizar, trazemos uma fala da escritora sobre as expectativas criadas 

sobre ela, sobre a responsabilidade e pelo papel exercido por ela, como uma 

precursora de uma escrita que dê voz a mulher e trate de temas que outrora eram 

proibidos, por mexer com paradigmas cristalizados na sociedade, nas tradições de 

origem religiosas, patriarcal, machista e masculina. Este trecho foi retirado do vídeo 

“Paulina Chiziane: TV Brasil”. 

 

Paulina Chiziane: eu sinto que há uma geração nova que olha pra mim como 
alguém que é o espelho daquilo que eles um dia gostariam de ser e mesmo 
em termos temáticos, os escritores mais jovens já pesquisam mais a sua 
própria realidade, a partir de um trabalho que eu faço, a partir do trabalho de 
outros escritores, como por exemplo, falo agora Ungulani Ba Ka Khosa, do 
Mia Couto que inspiram a geração nova, a nova geração de escritores e, 
sobretudo, os assuntos femininos que são aqueles que mais escrevi, já não 
são tabu, e as pessoas escreve coisas sobre as mulheres e vão escrevendo 
e vão publicando. (Tv Brasil, 2012, minuto 47:24) 

 



 
86 

 

Podemos observar que no decorrer do amadurecimento da escritora e também 

da ativista política que identificamos nas entrevistas de Chiziane foi um processo 

natural que está embutido no seu modo de pensar e encarar a vida. Concluímos que 

ao descrever-se e escrever unifica a voz poética, ativista e porque não dizer, feminista 

no sentido que suas palavras e ações corroboram com a luta de mulheres ao longo 

da história que fundamentaram mais do que uma teoria, se configurando um 

movimento de conquista que negaram espaços outrora negados, como pudemos 

observar no Capítulo 2 deste trabalho  e feminina no sentido que ao se desprender de 

metodologias e paradigmas, muitos de origem europeia, a escritora não perde a sua 

essência de mulher, sendo que essa precede qualquer enquadramento em qualquer 

corrente teórica, filosófica, movimento, principalmente se for de origem branca e 

europeia. 

 

5.3.1 Feminino vs. feminismo na visão de Paulina Chiziane 

  

O conceito de feminino trazido por Paulina Chiziane demonstra-se bastante 

consolidado na exposição de suas ideias conforme vemos nos trechos destacados na 

entrevista. Sendo assim, podemos entender que o feminino é a essência da mulher, e 

o feminino africano ainda está por ser descoberto ou difundido de forma que toda a 

sociedade reconheça a mulheres e valorize suas características específicas. 

No segundo capitulo fizemos um breve apanhado do movimento feminista, 

conceituando-o, trazendo particularidades de cada período, ou seja, de cada onda de 

forma sucinta, delineando de forma geral o entendimento por volta da organização 

feminina e a luta a favor de uma sociedade mais justa e igualitária. 

 Paulina Chiziane recusa o rótulo de feminista, sempre se autointitulando como 

uma escritora feminina. De acordo as reflexões trazidas pela escritora, o feminino 

precede ao feminismo. Ela compreende que existe a necessidade da compreensão 

da mulher e do feminino como um processo identitário e de autoafirmação para a 

conquista de espaço no cenário social.  

Para Chiziane é primordial a construção consolidada da figura da mulher, 

enquanto ser pensante, atuante e com as mesmas capacidades masculina. Para o 

contexto moçambicano e, consequentemente africano, a importação de ideias 

europeias do feminismo não estão de acordo com a premissa cultural local. Segundo 



 
87 

 

a escritora, valorizar a mulher africana, trazer para o centro do debate questões 

referentes a condição feminina é substancial para uma mudança de conjuntura social. 

Dito isso, vamos trazer mais alguns trechos de entrevistas de Paulina Chiziane. 

Nesses recortes destacaremos o entendimento de feminino, o que representa para a 

mulher esse embasamento teórico, estabelecendo relações com o feminismo, que na 

visão da escritora são modelos que não coincidem com realidade moçambicana.  

 

Eu escrevo sobre meu mundo, o mundo da mulher, o que ela passa, o que 
ela sofre. Não propriamente com aquela intenção de produzir um manifesto 
feminista, eu conto histórias de mulheres. E se isso vai dar ao feminismo, tudo 
bem, e se vai dar ao feminino também está tudo bem. Mas eu nunca parto 
para o trabalho assim, com uma bandeira militante. É verdade que todo o 
meu trabalho o denominador comum é a liberdade das pessoas. (Sinpro 
Minas, 2018, minuto 13:12) 

 

Podemos entender que a ideia do feminino é o mundo da mulher, trazer 

histórias silenciadas historicamente pela predominância masculina. Percebe-se 

também que Chiziane admite aproximações entre o feminino e o feminismo. No 

entanto, ela faz questão de ressaltar que não objetiva associar seu trabalho de forma 

intencional ao movimento feminista. 

O resgaste do feminino perpassa pelo encontro da história da África, com 

valorização de aspectos culturais, com um protagonismo da mulher, figura tão 

importante e desvalorizada historicamente.   Paulina Chiziane entende que a literatura 

pode ser um artifício para o resgate das memórias femininas, contribuindo para o 

processo de empoderamento da mulher. 

 

O mundo das mulheres têm sido um mundo que está fechado num baú 
lacrado. Fala-se da mulher para falar do prazer, mas não se fala do verdadeiro 
mundo das mulheres, que é o sonho delas, o que elas querem construir, o 
que elas querem fazer das suas vidas, os seus sonhos, as suas realizações, 
pouco ou nada se diz sobre este mundo. É porque sua mulher mesmo, porque 
eu conheço o meu mundo e as suas limitações. De vez em quando, uso a 
literatura como esse espaço para negociação da nossa identidade. (Paulina 
Chiziane, 2023, minuto 1:43) 

 

Sendo assim, recontar a história da mulher é um processo que traz o feminino 

como pauta principal, em busca da liberdade, da identidade e autonomia. Portanto, 

antes de pensar em qualquer corrente teórica feminista de origem exógena, se faz 

necessário uma reflexão interna que vise um posicionamento social da mulher.  

 



 
88 

 

Eu sendo africana, dentro da minha cultura, eu tenho que fazer uma luta pela 
valorização para promoção e pelo empoderamento. Eu acredito que, deixa-
me falar só de Moçambique. Em Moçambique, nós precisamos de fazer um 
trabalho profundo de resgate do feminino, nós não conhecemos o nosso 
feminino. É por isso que, às vezes, eu digo bem, não me fale de feminismo 
porque eu para chegar ao feminismo,  eu preciso de conhecer o feminino e 
ainda não conhecemos precisamos de estudá-lo precisamos de resgatá-lo. 
(Vogue Portugal, 2024, minuto 16:30) 

 

Mais do que é um resgate, a consolidação do feminino moçambicano na visão 

de Paulina Chiziane transcende o movimento feminista. O feminino representa a 

liberdade da mulher, seu pensamento, livre arbítrios, longe de moldes e modelos, 

principalmente de origem externa. 

 

Eu pensava que sabia alguma coisa sobre o ser mulher, mas à medida que 
eu escrevo, vou descobrindo que de verdade o mundo da mulher é um baú 
lacrado, mulher africana, o que é a mulher africana? O que é o feminino 
africano? Que história é que a mulher africana tem para contar? Só para dar 
um pequeno exemplo, nós africanas muitas vezes vamos buscar o feminismo 
europeu, o feminismo americano, porque nem sequer conhecemos a história 
do feminino do nosso continente. (Paulina Chiziane, 2023, minuto 2:48) 

 

Nessa linha de pensamento, duas figuras históricas são recorrentemente são 

citadas por Paulina Chiziane em suas falas, Cleópatra e Rainha de Sabá. Para ela, 

essas duas personagens africanas são exemplos do verdadeiro feminino africano, da 

capacidade de liderar e governar grandes impérios, mas que tiveram seus feitos 

deturpados diante de um processo masculino de inferiorização da mulher. 

 

Não pode haver um feminismo padrão e, por exemplo, nós temos aqui na 
Europa uma grande figura de feminismo que é Simone de Beauvoir, eu 
respeito, eu adoro os livros dela e adoro o pensamento dela, mas é a África 
a situação é outra, nós temos outros modelos e outras fontes de partida. E 
nós como africanas, o mundo olha para nós como as mulheres mais inferiores 
do planeta eu digo que não, não é verdade porque nós historicamente 
tivemos mulheres de dimensão universal de dimensão intemporal, coisa que 
Europa não teve estou a falar agora da Cleópatra com o Egito estou a falar 
agora da Rainha de Sabá com aquele grande império etíope. (Vogue 
Portugal, 2024, minuto 19:08) 

 

É notório que durante todas as falas de Chiziane, que o resgate das 

características de Moçambique é prioritário. Recusar o rótulo de feminista é uma 

imposição diante de um cenário de aceitação mais amplo, trazido pelo colonialismo e 

por tradições locais, como o patriarcalismo. 

Essa barreira bem definida por Paulina Chiziane é um chamamento por 

temáticas que ela acha mais relevantes e que deverão está no centro, a mulher. O 

https://www.youtube.com/@VoguePortugallighthouse
https://www.youtube.com/@VoguePortugallighthouse
https://www.youtube.com/@VoguePortugallighthouse


 
89 

 

feminismo é uma pauta importante e não deve ser invalidado no processo, contudo 

esse encaixe fica em segundo plano diante de conjunturas mais relevantes, como 

veremos a seguir. 

 

A Europa tem os seus modelos e tem o seu feminismo. A África tem os seus 
modelos e tem que desenvolver o seu feminismo e outras partes do mundo 
também tem que ter os seus modelos e desenvolver os seus modelos de 
feminismo. Resumindo, a libertação da mulher é um processo e cada dia que 
passa, a gente vai despertando a consciência um dos outros começamos a 
olhar para nossa história e tentar produzir algum pensamento.  (Vogue 
Portugal, 2024, minuto 27:03) 

 

Por fim, o feminino é, sobretudo, uma reparação histórica da mulher e do 

importante papel exercido por ela na construção da sociedade moçambicana. A 

mulher teve participação relevante, mas que, por motivos, já citados foram 

desconsiderados. A África sofreu um processo violento através da colonização 

europeia e a mulher tornou-se a base da sociedade, conforme afirma escritora.  

 

É preciso estudar o feminino africano para poder se chegar ao feminismo, é 
um trabalho que merece ser feito. De certa maneira, vou fazendo o que posso, 
não sei se chego lá. É preciso reconhecer que a construção da sociedade 
africana é completamente da construção diferente da construção da 
sociedade europeia. África teve invasão colonial, os homens foram 
escravizados, levados para escravatura, os homens foram deportados nos 
tempos das plantações, quem é que ficou na construção da sociedade de 
toda África? Foi a mulher. (Paulina Chiziane, 2023, minuto 4:26) 

 

Diante de tudo isso, podemos considerar que a liberdade é o fator primordial 

para a escrita de Paulina Chiziane. E podemos inferir que está presa a doutrinas 

teóricas, sobretudo, de origem europeia, é uma afirmação de aceitação de um 

processo com resquícios colonialismo. 

Paulina não é contra o feminismo, no entanto, ela entende que o feminino 

representa a sua realidade, a realidade da mulher africana e que suas especificidades 

não são contempladas pelo movimento feminista de origem europeia. Em linhas 

gerais, suas obras poderão ser consideradas feministas, mas ela compreende que 

não possui esse objetivo como ponto central da sua literatura. Como vimos, o 

feminismo é um movimento complexo e diversificados, portanto, falar da mulher sem 

esse compromisso é essencial na visão de Paulina Chiziane. 

 

 

https://www.youtube.com/@VoguePortugallighthouse
https://www.youtube.com/@VoguePortugallighthouse


 
90 

 

6 CAPÍTULO 4: MULHERES EM BALADA DE AMOR AO VENTO 

 

A minha questão é sempre a mesma: as nossas liberdades, seja de homem, 
da mulher, de qualquer ser excluído. O mundo da mulher sempre ficou 

muito escondido e é preciso começar a falar um pouco mais sobre o que 
somos. Uma coisa que eu costumo fazer é contar as nossas alegrias, 

tristezas, os sonhos das outras mulheres, mas acima de tudo, negociando a 
nossa liberdade e dignidade como seres humanos. 

 
Paulina Chiziane 

 

Neste capitulo realizaremos a análise de quatro personagens do livro Balada 

de amor ao vento. A proposta desta análise é que através da construção das 

personagens, do desenvolvimento, participação e importância para o decorrer da 

história possamos identificar elementos sobre o feminino e a visão empreendida pela 

escritora referente a mulher.   

Sendo assim, correlacionaremos com o arcabouço teórico do presente estudo, 

sobretudo, ao que se refere ao feminismo. Com o intuito de abordar aspectos que 

versem sobre a construção do feminino retratada na sociedade moçambicana 

representada através das personagens escolhidas para objeto de análise. 

Admitindo como principal objeto de estudo a obra Balada de amor ao vento, 

entendemos que não poderíamos deixar de fora deste capítulo a obra Niketche: Uma 

História de Poligamia em virtude da sua importância para o reconhecimento do 

universo literário de Paulina Chiziane, bem como para a consolidação dela como 

estrutura. Portanto, faremos um recorte superficial da obra, abordando perspectivas 

que vão ao encontro do feminino, sobretudo na personagem Luísa, umas das esposas 

de Tony e rival de Rami, protagonista da história.  

Antes da análise, faz-se necessário a apresentação de forma sucinta sobre as 

duas obras escolhidas, trazendo um breve resumo sobre a temática, o enredo e o 

desenvolvimento da história presente nos dois romances de Paulina Chiziane.  

 

6.1 NIKETCHE: UMA HISTÓRIA DE POLIGAMIA 

 

Niketche: uma história de poligamia, livro lançado por de Paulina Chiziane em 

2002, possibilitou uma grande projeção a escritora, consolidando o nome dela no 

cenário literário de Moçambique com o prêmio José caveirinha em 2003. A história 



 
91 

 

gira em torno Rami que descobre que seu esposo Tony possui outras esposas 

espalhadas pelo país. 

O livro trata de temas inerentes a cultura moçambicana como a poligamia, o 

lobolo, o patriarcalismo, versando sobre diversos aspectos do multiculturalismo de 

Moçambique, demonstrando diferenças entre as diferentes regiões do país. 

Após vinte anos de casamento, Rami descobre a traição de seu marido, Tony, 

que possui mais quatro esposas.  A poligamia é uma tradição moçambicana, existem 

ritos para que a mesma possa ser aceita, por exemplo, Rami sendo a primeira esposa, 

tem o direito de saber e concordar com os outros casamentos. 

A partir da descoberta, Rami decide viajar pelo país e conhecer suas rivais e 

entender o motivo da traição de Tony, já que a mesma considerava possuir um 

casamento estável, feliz e monogâmico, considerando-se uma esposa exemplar de 

acordo com os ritos tradicionais de Moçambique. 

Rami inicialmente encarava as esposas de Tony como rivais e ameaças ao seu 

casamento de vinte anos, até aquele momento considerado perfeito. Contudo, através 

da sua viagem pelo país, pôde entrar em contanto com outros elementos culturais 

moçambicanos desconhecido por ela, um exemplo disso é a diferença de tratamento 

oferecida a mulher na região norte do país, que possuía uma tradição matrilinear, 

diferente do Sul, seu local de origem. Isso fico bem evidente no seguinte trecho da 

obra. 

 

As vozes das mulheres do norte censuram em uníssono. No sul a sociedade 
é habitada por mulheres nostálgicas. Dementes. Fantasmas. No sul as 
mulheres são exiladas no seu próprio mundo, condenadas a morrer sem 
saber o que é amor e vida. No sul as mulheres são tristes, são mais escravas. 
Caminham de cabeça baixa. Inseguras. Não conhecem a alegria de viver. 
Não cuidam do corpo, nem fazem massagens ou uma pintura para alegrar o 
rosto. Somos mais alegres, lá no norte. Vestimos de cor, de fantasia. Pintamo-
nos, cuidamo-nos, enfeitamo-nos. Pisamos o chão com segurança. Os 
homens nos oferecem prendas, ai deles se não nos dão uma prenda. Na hora 
do casamento o homem vem construir o lar na nossa casa materna e quando 
o amor acaba, é ele quem parte. No norte as mulheres são mais belas. No 
norte, ninguém escraviza ninguém, porque tanto homens como mulheres são 
filhos do mesmo Deus. Mas cuidado, no norte, o homem é Deus também. 
Não um deus opressor mas um deus amigo, um deus confidente, um deus 
companheiro. (Chiziane, 2002, p. 175-176) 

 

Durante a viagem, percebeu-se um crescimento da personagem, ao entender 

e conhecer o verdadeiro marido. Rami compreendeu que as outras esposas foram tão 

vítimas de Tony quanto ela. A partir dessa virada de chave, Rami se alia as antigas 



 
92 

 

rivais e inicia um processo silencioso de ruptura com as tradições que a mesma 

considerava injustas, através dos privilégios delegados aos homens. 

Uma passagem que exemplifica essas atitudes disruptivas de Rami foi quando 

supostamente Tony morrera atropelado. Mesmo a esposa sabendo que não era seu 

marido o defunto, deixou-se passar pelo ritual fúnebre, que envolvia o saqueamento 

da sua casa e fazer sexo com o intuito de purificação da viúva. Ao passar por esse 

processo, Rami demonstrou que não estava de acordo com as tradições e 

representou bastante a luta contra todas as tradições, foi um verdadeiro ato que coloca 

em xeque o sistema cultural moçambicano. “Respiro fundo. Vi o morto da ponte. Não 

tinha nada a ver com o Tony Como é que chegaram à conclusão de que era ele, se 

nós, as esposas, ainda não procedemos à identificação do corpo?” (Chiziane, 2002, 

p. 200) 

A história do romance perpassa por uma viagem ao mundo feminino 

representada através de Rami e da relação com suas rivais inicialmente, mas que 

decorrer do tempo se tornam aliadas contra as atitudes Tony. Rami representa o 

questionamento do sistema patriarcal e polígamos de forma perspicaz e silenciosa. 

No início a descoberta da poligamia foi motivo de abalar seu casamento e o 

questionamento do seu valor enquanto mulher, se inferiorizando diante da atitude de 

seu esposo. Rami soube utilizar as brechas oferecidas pelas tradições ao expor seu 

marido diante de toda a sociedade local, exigindo que ele assumisse as 

responsabilidades inerentes ao adotar a poligamia. 

A união com as suas rivais foi o pontapé para ruir com o sistema e com as 

atitudes de Tony. Rami ajudou as suas rivais a tornarem-se independentes, a partir do 

momento que todas eram vítimas de uma tradição que a mesma não entendia e 

julgava injusto. 

Esse processo de libertação das esposas fez com que Tony deixasse de ser o 

centro das atenções, sendo preterido diversas vezes, por conta de interesses 

pessoais de cada esposa. Em determinado momento a presença de Tony no ambiente 

familiar passou ser estorvo e mais uma ação protocolar e burocrática imposta pelo 

patriarcalismo.  

Podemos questionar as atitudes de Rami diante de tal cenário, o qual trocou a 

luta e o enfretamento contra as esposas por ajudas, conselhos e outros artifícios por 

ela. Qual seria o verdadeiro objetivo da protagonista através das suas atitudes? Rami 

por diversas vezes questionou-se sobre sua aparência, sobre a sua serventia, o papel 



 
93 

 

cumprido por ela enquanto esposa. Isso representa uma jornada de 

autoconhecimento e construção de uma identidade própria, um fortalecimento do seu 

posicionamento e uma imposição como uma mulher que possui desejos, vontades e 

não irá mais se curvar diante de um sistema que objetive a manutenção de uma lógica 

de subserviência feminina diante da figura do homem.  

Podemos exemplificar esse questionamento quando Rami faz uma análise das 

atitudes de Tony, discorrendo sobre os princípios do sistema da poligamia no seguinte 

trecho. 

 

— Ah, meu Tony não podes sofrer assim. Tu és apenas um palco, onde o 
teatro da vida corre. És uma praça onde desfilam tradições, culturas, 
princípios, tiranias. A poligamia é um sistema com filosofia de harmonia. Uma 
mulher parte para o lar, sabendo que não será a única. Levaste-me ao altar e 
fizeste um falso juramento. Assinaste uma lei contrária aos teus desejos. 
Entraste neste sistema desconhecendo as normas, traindo-me a mim e a 
todas as outras. (Chiziane, 2002, p. 331) 

 

Em linhas gerais, entendemos que Niketche: uma história de poligamia, traz 

elementos característicos da sociedade moçambicana de forma crítica ao abordar 

através de uma ótica feminina traços da tradição de Moçambique. O enredo do livro 

capitaneado pela protagonista e as outras esposas de Tony expõe a visão do feminino 

tratada por Paulina Chiziane através da sua literatura com o objetivo de promover uma 

reflexão a respeito da organização social moçambicana de supremacia masculina.  

 

6.1.1 Luísa: uma revolucionária silenciosa 

 

Neste subtópico trataremos sobre Luísa, uma das esposas de Tony, que usou 

o sistema da poligamia a seu favor, aproveitando-se de falhas e brechas para 

sobreviver dentro deste contexto cultural de viés feminino. 

Luísa é terceira esposa de Tony, a segunda a ser encontrada por Rami em sua 

jornada de busca por suas rivais com o objetivo de entender os motivos que levara 

seu esposo tornar-se um polígamo sem seu conhecimento. 

 De origem nortenha, Luísa vinha de uma região do país com diferentes 

costumes culturais do sul. Essa diferença causou um choque de realidade em Rami, 

pois a sua rival possuía uma visão totalmente diversa de mundo da sua, 

surpreendendo como ela lidava com a sua situação e como encarava o sistema 

patriarcal.   



 
94 

 

O primeiro encontro entre Rami e Luísa não foi nada amistoso, resultando na 

prisão das duas esposas de Tony após uma briga no meio da rua. Sendo que, as duas 

só foram soltas por conta do prestígio e da influência do marido que ocupava um cargo 

alto na polícia moçambicana.  

Contudo, mas do que acabar com o casamento de Tony com suas rivais, Rami 

buscava entender o contexto o qual se tornou o seu casamento após a descoberta 

dos adultérios do esposo. A intenção de Rami era compreender o sentimento e o 

pensamento das suas rivais, uma jornada para sua autodescoberta, conforme no 

diálogo a seguir. 

 

— Luísa, sentes-te esposa legítima do Tony? 
— Enquanto ele me der assistência, sim. Nós, lá do norte, somos práticas. 
Não perdemos muito tempo com esses rituais de lobolos, casamentos e 
confusões. Basta um homem estar comigo uma noite para ser meu marido. 
E quando essa relação gera um filho o casamento fica consolidado, eterno. 
Enquanto o Tony me der comida, cama, alimento, sou esposa legítima, sim. 
(Chiziane, 2002, p. 56-57) 

 

Na conversa entre as rivais podemos notar a diferença entre a visão de Luísa 

de acordo a sua origem, a qual se autodenomina como uma mulher prática. O 

casamento com Tony é uma questão de sobrevivência, ele oferece uma estabilidade 

que a mesma por conveniência não quer abrir mão, se apoiando nesse fato como um 

elemento de legitimidade do seu matrimônio informal. 

O que podemos perceber é que Luísa possui uma leitura de mundo que 

transcende as tradições moçambicana, sobretudo, as do Sul, local onde se ambiente 

prioritariamente o livro. Luísa não se curva diante da superioridade masculina imposta 

pela sociedade, ela deturba o sistema e usa isso a seu favor em luta silenciosa e de 

ruptura com a realidade ali sustentada. 

No decorrer da história com união das esposas de Tony foi capitaneada por 

Rami, líder legitima e direito por ser a primeira esposa. No entanto, Luísa exercia um 

papel central dentro da coalizão formada pelas mulheres, com uma influência muito 

grande, estabelecendo meio que uma liderança informal, moldando as rivais com seus 

pensamentos e contribuindo significativamente na virada de chave que ocorreu na 

vida da protagonista. 

 

O que querem as mulheres, à volta de um só homem? Todas tememos a 
solidão e por isso suportamos o insuportável. Dizem que as mulheres são 
muitas — as estatísticas e os próprios homens — e os homens poucos. Para 



 
95 

 

dizer a verdade — parafraseando a Lu, a terceira —, há homens em 
quantidade suficiente. Homens com poder e dinheiro é que são poucos. Na 
história da nossa terra, mulher nenhuma morreu virgem por falta de homem. 
Para todas estas mulheres o Tony é emprego, fonte de rendimento. (Chiziane, 
2002, p. 67) 

 

Luísa não romantizava o casamento, não amava Tony, a sua relação tinha um 

propósito bem definido. Tony representava fonte de renda, sustento e ela nunca 

escondeu isso diante da sua postura e posicionamento. A personagem enxergava as 

mazelas impostas pelo patriarcalismo a mulher e ela precisava se adequar ao sistema 

e usá-lo a seu favor, por isso aceitava o casamento com Tony sem maiores 

questionamentos. 

Antes de tudo é preciso entender a construção de Luísa. A personagem do 

Norte não possuía amarras ao tradicional moçambicano, a sua sobrevivência era a 

sua prioridade. Neste contexto, não enxergava Rami como uma rival, ela entendia 

como uma peça de um sistema injusto e cruel, como uma vítima, esse fator foi ideal 

para a aproximação das suas e o estabelecimento de uma relação de cumplicidade e 

respeito.  

 

Esta Luísa é um bocado louca. Não é que ela me telefona e me convida para 
o aniversário do filho dela? Eu disse que não, mil vezes não. Ir a festa do filho 
de uma rival não faz sentido. Mas vim. Não sei que feitiço, que magia me 
arrastou até aqui. Passei por uma loja de brinquedos e comprei um carrinho 
de prenda para o rapazinho. Mas não me arrependo, estou a divertir-me. 
Conhecer nova gente e conversar. Mostrar a essas rivais que sou superior a 
elas e não guardo rancores nem mágoas. Foi uma boa ocasião para conhecer 
essa Luísa de perto, o mundo que lhe rodeia, as amigas com que se faz 
rodear, e até mesmo o feitiço com que enlouquece o meu marido. (Chiziane, 
2002, p. 77) 

 

O convite para a festa da filha feito por Luísa foi o pontapé inicial para o 

amadurecimento de Rami enquanto mulher, muito disso pela influência exercida pela 

rival. Foi a partir dessa festa e entrada de Vito, amante de Luísa e futuramente de 

Rami, que possibilitou uma mudança da protagonista ao lidar com Tony e todo os 

problemas trazido por ele com o advento da poligamia da forma como foi feita. 

Mesmo relutante, Rami acaba indo para a festa da filha da rival e lá conhece 

Vito, se encanta por ele e descobre que o mesmo é amante de Luísa. Rami fica 

incrédula diante da descoberta do adultério da rival, aquela que roubara seu homem 

e tivera um filho, traia Tony, era inadmissível a sua concepção. 

 



 
96 

 

A presença do homem transmite-me a energia de que preciso para viver. 
Aquelas flores trazem ao meu olfacto o aroma de que preciso para suspirar. 
O homem traz nos lábios o sorriso que me faz vibrar. Convido o homem para 
se sentar muito perto de mim. Ele se faz rogado e eu insisto. Obedece-me. 
— Belo homem, quem és tu que nunca vi? O que fazes aqui? 
A Luísa fica atrapalhada e diz qualquer coisa ao ouvido do visitante. Faz as 
apresentações. Gagueja. 
— És amante da Luísa, não és? — acuso.  
— És sim. Saiba, meu senhor, que a Luísa é uma mulher comprometida. Ela 
roubou o meu marido e fizeram dois filhos. Mas qual é o homem que não se 
deixa roubar por esta bela ladrona, meu senhor? 
O homem tenta disfarçar, mas atrapalha-se em cada passo e concluo: é 
mesmo amante dela. Fico com raiva. Esta Luísa, além de traidora, é uma 
fresca. Mal o marido se ausenta, logo saltai a cerca. Adúltera! De repente fico 
com vontade de gritar e explodir tudo pelos ares. Penso mais um pouco: 
explodir tudo porquê? Estou aqui numa festinha de crianças para divertir-me 
e não para defender interesses conjugais de outro adultério. De resto, esta 
mulher não tem carimbo de propriedade, não está registada em parte 
nenhuma, é livre. Bela como é, quente como deve ser, por que não aproveitar 
a vida? (Chiziane, 2002, p. 77) 

 

Esse choque de realidade possibilitou a Rami enxergar Luísa sob uma nova 

ótica. Ela se deu conta que Tony não era o centro das atenções e que para sua era 

uma peça dessa engrenagem chamada de vida. Veremos isso de forma bem evidente 

nos seguintes trechos. 

O primeiro recorte se passa logo após Rami acordar depois de ter passado a 

noite com Vito com anuência de Luísa. Rami embriagada cede ao desejo e a sua 

carência afetiva e se entrega aos braços de amante da rival.  — Luísa, como é que 

isto foi acontecer, logo comigo? “— Oh, Rami. Aquele homem não é criança nenhuma. 

És uma mulher carente, mal cuidada, abandonada, vê-se. Ele prestou-te um serviço. 

Não há nada de errado nisso” (Chiziane, 2002, p. 81). 

Vejamos que Luísa não mede palavras para trazer Rami para a sua cruel 

realidade e para o marido que ela tem. E ao dizer que Vito lhe fez um favor foi tocar 

em uma ferida que Rami tentava ocultar de si mesma ao enganar-se diante de um 

fictício casamento perfeito. Luísa traz aspectos da cultura do norte para justificar a sua 

permissão para que Rami dormisse com seu amante. 

 

— Não sou possessiva. Venho de uma terra onde a solidariedade não tem 
fronteiras. Venho de um lugar onde se empresta o marido à melhor amiga 
para fazer um filho, com a mesma facilidade com que se empresta uma colher 
de pau. Na minha comunidade o marido empresta uma esposa ao melhor 
amigo e ao ilustre visitante. Na minha aldeia, o amor é solenemente partilhado 
em comunhão como uma hóstia. O sexo é um copo de água para matar a 
sede, pão de cada dia, precioso e imprescindível como o ar que respiramos. 
Se já partilhamos um marido, partilhar um amante é mais fácil ainda. Assim 
as contas estão pagas, não é, Rami? (Chiziane, 2002, p. 82) 

 



 
97 

 

Neste trecho do livro, percebemos que através de Luísa, foi nos permitido 

conhecer um pouco da cultura matrilinear praticada no norte de Moçambique. 

Podemos dizer que Luísa sente pena da situação vivida por Rami e todo contexto que 

envolve seu casamento com Tony. Mais do que uma dívida paga por causa da sua 

relação com Tony, há um gesto de cuidado, de compaixão e de permitir que rami viva 

de forma mais plena sua condição de mulher, que envolvem aspectos mais amplos do 

que ser submissa a figura masculina. 

A mais dura lição dada por Luísa a rami acontece quando ela desmascara Tony, 

falando sobre suas intenções, deixando claro mais uma vez que o casamento não 

passa de conveniência e de luta por uma estabilidade que lhe garanta necessidades 

básicas para a sua subsistência.  

 

— Oh, grande coisa! Esse Tony por quem batemos o que é que me dá, Rami? 
Acabei aceitando a humilhação de ser uma terceira mulher, sem registo nem 
estatuto, para receber migalhas, só migalhas. Homens há muitos, nesta 
capital. Mas que homens? Ir buscar um camponês, um condutor de tchova lá 
da minha aldeia? Quero uma casa com electricidade, televisão e telefone. 
Quero filhos com bom nome e com oportunidades que eu não tive. Quero 
para os meus descendentes um destino diferente do meu. (Chiziane, 2002, 
p. 83) 

 

Luísa entende o contexto que está inserida e a sua atuação e colocação 

perante a sociedade. Ela se sujeita a humilhação por falta de oportunidade que lhe se 

não negadas perante a essa conjuntura social configurada de acordo as premissas do 

patriarcalismo.  

Essa é a situação que permitiu a mudança de postura de Rami perante a seu 

casamento e, principalmente as atitudes do marido. A partir desse momento podemos 

ver a protagonista indo em busca de alianças com as suas rivais com o intuito de se 

estabelecer mediante a poligamia. Podemos então, considerar o papel exercido por 

Luísa representou o despertar para a realidade.  Como somos capazes de perceber 

no seguinte trecho. 

 

Comecei a frequentar a casa da Lu. A partilhar segredos. O Vito passou a ser 
a sombra misteriosa perseguindo a sombra do meu ser A lua que brilha na 
fresta da minha janela. Excelente amante polígamo, distribuindo-nos amor 
roubado, numa escala justa, tudo por igual. A situação embaraçava-me, por 
vezes enjoava-me. A minha consciência censurava-me, mas o meu corpo 
estava lá à hora combinada, absolutamente dependente daqueles encontros 
secretos como uma viciada em heroína. Por vezes me assalta o medo de ser 
descoberta. Quando o Tony der por mim, o manto da fidelidade estará roído 
até ao último fio. A moral é uma moeda. De um lado o pecado, de outro lado 



 
98 

 

a virtude. Silêncio e segredo unidos, no equilíbrio do mundo. (Chiziane, 2002, 
p. 89) 

 

A cumplicidade que se criou entre Rami e Luísa, agora chamada de Lu, foi o 

alicerce para o desenrolar dos acontecimentos seguintes. Além de um marido, as duas 

agora dividiam um amante, amante este que permitiu a rami recuperar a vida, já que 

durante os anos de submissão ao marido e aos filhos tirou toda a sua essência. O 

dilema moral fez parte da consciência de rami, mas a ruptura velada com o sistema 

patriarcal era um grito silencioso diante de uma opressão exercida pela sociedade 

para como as mulheres. 

Através dessa aproximação, Rami tornou-se líder do grupo formado pelas 

esposas de Tony. Luísa ocupou um espaço estratégico, sendo muitas vezes a mentora 

intelectual dessas mulheres, como podemos observar na seguinte passagem. “— 

Temos que trabalhar — diz a Lu —, ainda temos um pedaço de pão porque o Tony 

ainda está vivo. E quando ele morrer? Do luto até encontrar um novo parceiro vai um 

longo período de fome. É preciso prevenir o futuro”. (Chiziane, 2002, p. 118). 

Luísa mantem uma percepção ampla, possuindo uma leitura muito eficiente da 

sua realidade. Como já foi dito, Tony era visto por ela como um meio de sobrevivência, 

mas ela se preocupava com o futuro e em uma possível ausência daquele que se 

tornou o arrimo de família e assegurava sua subsistência. A terceira esposa buscava 

independência, não se curvar diante da situação imposta.  

Esse é um processo que somente é possível graças a liderança e as atitudes 

de Rami. Rami financiou cada uma das suas rivais na construção de um negócio com 

o objetivo de se livrar da dependência financeira de Tony que as escravizava no 

contexto. Então partindo da venda de roupas, abertura de salão e de venda de 

bebidas, as esposas de Tony foram se consolidando como mulheres donas de si e 

condutoras de seus destinos, delegando cada vez mais um papel secundário dentro 

do grupo ao marido. Um exemplo disso é a reunião ocorrida após o retorno de Tony 

após a sua falsa morte. 

 

As minhas rivais chegam uma a uma. Vieram ver, para crer, este homem que 
constrói para destruir. Que semeia a flor para depois matar. Esforçam-se por 
superar a dor, tiraram o luto e trajaram de flor. Estão todas vestidas de fresco, 
coloridas com roupas da loja da Lu. As saias rachadas do lado esquerdo e 
decotes atrevidos refrescam o corpo como janelas. Estão penteadas a rigor, 
perfumadas e maquilhadas com os produtos da loja da Mauá. Todas cheiram 
bem. menos eu que estou ardendo de fogo dentro desta roupa preta. Cada 
uma escolhe um assento no chão, e fazemos uma roda como num 



 
99 

 

piquenique. O Tony estava sentado no alto, no meio das mulheres que o 
rodeiam como se ele fosse um bolo de aniversário. Ele estava trémulo, 
desconcertado. Via-se a angústia do regresso estampada naquele corpo. Por 
que sofria ele? Por si ou por nós? O que nos dirá ele? (Chiziane, 2002, p. 
235) 

 

Essa representação simbólica representa muito do que é a luta como o 

patriarcalismo e a poligamia. Tony forja a própria para pregar uma lição em rami, esta 

que se deixa passar por todo ritual fúnebre local, mesmo sabendo que seu marido 

estava vivo. Em seu retorno, Tony pela primeira vez enfrentou as suas esposas que 

agora são independentes, vestem-se bem, mostrando imponência diante do marido e 

ocupando um espaço atuante. 

Todo esse processo de fortalecimento feminino tem como premissa a conquista 

da independência e a delegação de um papel secundário destinado a Tony. A quebra 

dessa corrente permitiu um desvio da tradição poligâmica. Ao trazer esses aspectos, 

Paulina Chiziane aborda a capacidade da mulher de ocupar espaços destinados a 

homem e Luísa é o fio condutor que torna possível que essa situação aconteça.  

 

Vou olhando para a janela. Vejo uma mulher a estacionar uma viatura de boa 
marca. A mulher tira os óculos de sol e a reconheço: é a Lu, meu Deus, é a 
Lu. De quem será o carro? 
Ela entra e senta-se. Está elegante, como só ela sabe estar. 
— Lu, ao volante? 
— Queria fazer-te uma surpresa. O meu carro novo. Carro em segunda mão, 
mas o primeiro da minha vida. (Chiziane, 2002, p. 248) 

 

Lu está à frente do seu tempo, não se curva diante das barreiras impostas ao 

seu modo de viver. Ela vai conquistando seu espaço a partir do momento que são 

proporcionadas as oportunidades e Rami é o que permite tornar possível todos os 

sonhos de Luísa, que aproveita tudo o que lhe é oferecido, inclusive a oportunidade 

de viver seu amor com Vito. 

Os ensinamentos passados por Luísa, em primeira ordem a rami, abrangendo 

as outras esposas representa uma leitura seca da sociedade moçambicana em uma 

visão feminina. Quando não poupa Rami sobre a sua vida e da forma que ela foi 

pisoteada pela poligamia representada na figura de Tony, Lu faz uma dura crítica as 

tradições moçambicanas.  

 

— Cumpriste as regras de obediência a vida inteira. O que ganhaste tu? Uma 
coroa de espinhos no trono da viuvez. Foste cordeiro no fogo do sacrifício. 
Rami: tu eras uma borboleta voando. Um pedaço de mel adocicando a vida. 



 
100 

 

Nunca fizeste mal a ninguém, Rami, como te podem fazer mal a ti? (Chiziane, 
2002, p. 253).  

 

Luísa conquistou a admiração das suas rivais com seus posicionamentos e sua 

mentoria. A sua forma de encarar a vida é exemplo de uma mulher que sabe o que 

quer e não se abate diante das dificuldades. Lu luta com as armas que o sistema lhe 

oferece, assim foi com o casamento com Tony, seu amor proibido vivido com Vito e 

partilhado com sua rival e melhor amiga. Sendo que, a seu único lema de vida é lutar 

e não se dar por vencida diante das adversidades. 

 

Começo a admirar esta mulher. A forma prática como resolve os problemas 
da vida. A sua sinceridade. A frontalidade. Ela não teme as bocas do mundo. 
É senhora de si e faz tudo o que lhe apetece. Resiste. Luta. Decide. Escolhe. 
E conquista da vida o seu pedaço de chão. Um chão estéril, mas o seu 
pedaço de chão. Ela sabe escolher a terra fértil onde germinará flor, 
perfumada e sem espinhos. E escolhe as mãos delicadas que a irão colher: 
as que agradam e as que cuidam. (Chiziane, 2002, p. 252).  

 

De fato, a coragem de Luísa impulsionou que as outras esposas de Tony 

seguissem o mesmo caminho da rival. Incentivada por Rami, Lu resolveu assumir e 

viver seu amor, tornando público seu relacionamento com Vito. O casamento entre os 

dois representou uma quebra do sistema patriarcal, Lu já não tinha as amarras que a 

impedia de gozar da sua liberdade. A conquista da sua independência, sobretudo no 

quesito financeiro, foi o pontapé para uma ruptura com Tony e possibilitou uma 

mudança de status perante a sociedade. 

Seguindo o exemplo Luísa, as outras esposas de Tony também criaram 

coragem para conquistar sua libertação. Outros casamentos ocorreram, e uma a uma 

foi se desvencilhando do casamento polígamo e passaram a viver a sua vida de 

acordo a sua vontade de acordo aos seus sonhos.  

Para Tony, esse abandono sistemático das suas esposas representou um golpe 

a sua personalidade masculina. Mais do que as perdas das esposas, esse abandono 

feriu seu ego e sua imagem perante a sociedade patriarcal. Ele sentiu-se inferiorizado 

diante das atitudes da ex-esposas que quebraram a ordem natural de acordo aos 

costumes moçambicanos. 

Para finalizar, entendemos que cada mulher presente na obra de Paulina 

Chiziane representa versões de feminino que a autora defende na construção da sua 

obra literária. Nesse pequeno recorte, trazemos Luísa como foco e sua importância 

para a construção presente em Niketche: uma história de poligamia. Apesar de ser 



 
101 

 

uma personagem secundária, seu desenvolvimento enquanto mulher independente e 

que não se curva diante do sistema foi fundamental para a mudança de destino de 

Rami. 

Luísa conseguiu aliar elementos culturais do Norte com sua personalidade e se 

tornou uma mulher forte e que busca alcançar seus objetivos e sonhos. Ao aceitar o 

casamento com Tony, mesmo ciente da sua condição humilhação, como entende a 

própria personagem, foi um ato de coragem e de adequação ao cenário social.  Ações 

como o relacionamento a três com Vito e Rami, demonstra que a personagem 

entendeu os elementos que envolvem o patriarcalismo e encontrou forma de burlar a 

realidade posta.  

Portanto, ao conceber Luísa, Paulina Chiziane não quis santificar a figura da 

mulher. Luísa representa a expressão da mulher que possui sonhos, desejos, falhas 

como todo ser humano, mas que é necessário que conduza a sua vida de acordo com 

a sua liberdade e não ter seus destinos por tradições que priorizam os homens e as 

tornas subservientes a uma ‘estrutura de cunho masculina. 

 

6.2 BALADA DE AMOR AO VENTO 

 

Balada de amor ao vento é o primeiro livro publicado por Paulina Chiziane em 

1990, também é um marco histórico para a literatura moçambicana por ser o primeiro 

romance publicado por uma mulher no país. 

Através da história de vida de Sarnau, Paulina Chiziane traz elementos culturais 

de Moçambique, ao tratar de temas considerados cristalizados como o patriarcalismo, 

sistema que a mulher é submissa ao homem, a poligamia, a situação feminina diante 

de um cenário tradicional que a escritora questiona. 

O enredo do livro gira em torno de Sarnau e Mwando, sendo que, a primeira é 

a narradora-personagem e relata sua história de vida desde o dia que se apaixonou 

pelo segundo. No início da história, Mwando estuda em uma escola da igreja e 

pretende se tornar padre. Contudo, o envolvimento com Sarnau culmina na sua 

expulsão do internato, acabando com sua carreira no mundo religioso católico. 

O romance entre os dois personagens principais é interrompido pelo casamento 

de Mwando com Sumbi, de origem católica, imposto pela família do esposo.  Esse 

casamento arranjado não dura muito tempo.  Sumbi nega subserviência ao marido e 

muitas o desafiando perante a comunidade, o que gera desconforto perante toda 



 
102 

 

aldeia diante do comportamento considerado inadequado. Ela se recusa a seguir os 

ritos que pregam o patriarcalismo, não se curvando diante das ordens e dos costumes, 

ela se nega servir simplesmente ao marido e exige igualdade de tratamento, como 

veremos na seguinte passagem. “No primeiro dia da vida conjugal, a Sumbi não 

cumpriu com as regras. Simulando dores de cabeça, não pilou nem cozinhou para os 

sogros. Sentava-se na cadeira como os homens, recusando o seu lugar na esteira ao 

lado das sogras e das cunhadas”. (Chiziane, 1990, p.61).  

Mwando deixa Sarnau grávida e em uma tentativa de suicídio perde o bebê. 

Sarnau mergulha em um lago com o intuito de se afogar e é salva por um pescador. 

Paralelo a isso a rainha dos Zúculas procurava uma pretendente para seu filho Nguila, 

futuro rei. Após a reprovação da primeira pretendente, a rainha viajou por todo 

território em busca de uma futura esposa para seu filho que contasse com a sua 

aprovação e depois de alguns testes, Sarnau foi a escolhida, como lobolo foi oferecido 

trinta e seis vacas.  

A proposta financeiramente era irrecusável e toda família exerceu uma pressão 

para que Sarnau a aceitasse. Isso comprova que muito integrantes da família viram a 

mudança de status financeiro e social com ascensão de Sarnau como a futura rainha.  

Mesmo tornando-se rainha, a infelicidade é a tônica vivida por Sarnau, que vive 

um casamento poligâmico, seu marido é violento, sempre preterindo-a em relação as 

outras esposas, principalmente Pathi, a quinta esposa e preferida do rei e sua principal 

inimiga. 

A história do romance contada pela perspectiva de Sarnau retrata sua trajetória 

de vida. As idas e vindas que envolvem seu relacionamento com o Mwando, as suas 

gravidezes, sendo abandonada duas vezes. A descoberta do adultério por Phati, a 

fuga, a prostituição, a doença da filha, entre outros elementos que envolvem a 

narrativa da história até a protagonista se tornar feirante e o retorno definitivo de seu 

amado após quinze anos. 

A paixão despertada por Mwando desde a infância, os entraves que inviabilizou 

a vivência desse amor, que vão desde a interferência do cristianismo, que chegou ao 

país através da colonização portuguesa e modificou elementos locais, perpassando 

pela vida de rainha, infeliz, adultério, prostituição, filho bastardo, que se tornou 

herdeiro do reino. Além disso, a descoberta do adultério, morte da rival. Todos esses 

elementos moldaram a história de vida da protagonista, que termina a história 



 
103 

 

trabalhando na feira e alcança a redenção ao encontrar e poder de fato se reconciliar 

com seu grande amor. 

Temas inerentes a cultura moçambicana são retratados no livro, a poligamia, o 

lobolo e outros aspectos presentes de forma mais robusta em Niketche: uma história 

de poligamia. Sarnau em sua jornada sofreu com a inconsistência de Mwando, que se 

mostrou frágil em sua conduta e atitudes em relação ao seu amor. 

Mwando no decorrer da história apresentou comportamento egoísta, sempre 

colocando Sarnau em segundo plano, isso pode ser exemplificado as duas vezes que 

fugiu ou abandonou a protagonista. Apesar de estar inserido em contexto de 

patriarcalismo, Mwando não teve personalidade e muitas vezes aceitou as imposições 

de pessoas externas.  

O casamento arranjado de acordo as tradições e a relação com sua esposa 

superficial são representações da personalidade de Mwando. As atitudes que 

culminaram com o retorno pela primeira vez após o abandono de Sumbi, refletem o 

pensamento do personagem e seu sentimento de segurança e disponibilidade de 

Sarnau, baseado no amor que o tempo não conseguiu tirar do coração da 

protagonista. 

Como veremos no tópico seguinte, Pathi também tem participação direta nas 

reviravoltas que a vida de Sarnau sofre. A quinta esposa mostra-se um rival implacável 

na busca pela status de rainha, já que o amor de Nguila já possuía. Ao descobrir o 

caso extraconjugal de Sarnau e Mwando, que culmina com a fuga do casal, a 

perseguição do exército real e a segundo abandono, Pathi cava sua sentença de 

morte e modifica de forma permanentemente a vida da protagonista. 

O que se percebe é o crescimento da personagem no ápice e término do livro 

com o discurso de aceitação novamente de Mwando, mesmo após dois abandonos 

de seu grande amor. A redenção de Sarnau questiona o sistema posto em 

Moçambique, no qual a mulher se encontra marginalizada dentro contexto social, ao 

abandonar a vida superficial com o rei, a protagonista deixou de lado um espaço que 

muitas mulheres gostariam de ocupar, mas que ela não estava disposta a pagar o 

preço da rejeição, da infidelidade e do desprezo que seu marido lhe ofertava.  

 

— Não brinco, não. Esse é o meu verdadeiro preço, o preço da minha honra. 
O meu lobolo foi com trinta e seis vacas novas e virgens. Com as vacas do 
meu lobolo, os meus dois irmãos casaram seis mulheres. Os irmãos das 
minhas seis cunhadas usaram O mesmo gado para casarem as suas 
esposas, e por aí adiante. Só as vacas do meu lobolo fizeram outros vinte e 



 
104 

 

quatro lobolos. Tiraste-me do lar, abandonaste-me, tive que lutar sozinha para 
devolver as trinta e seis vacas, pois se não o fizesse, todas seriam recolhidas 
em cada família, o que significa vinte e quatro divórcios. Fiz o impossível e 
consegui resolver o problema. Ainda me queres? Paga-me, quero o preço da 
minha honra. (Chiziane, 1990, p.144). 

 

Esse discurso representa uma libertação para Sarnau a partir do momento que 

ela avalia todas as situações que teve que passar durante os quinzes anos de 

afastamento de Mwando. Em misto de frieza e racionalidade, ela entende que muitas 

humilhações e dificuldades que passou foi causada pela atitude de Mwando e que 

após longos anos de sumiço, retorna e espera que ela o aceite. Ela exige que ele 

restabeleça a sua honra, de forma financeira, ela sabe que não vai apagar tudo o que 

passou, mas é um alento para sua consciência, por isso relutância para aceitar o 

amado de volta.  

Contudo, a situação agora é outra, Sarnau se reestabeleceu de forma 

independente, tem seu comércio e apesar de amar Mwando, ele já não é o ponto 

central para continuidade da sua vida. Sarnau percebe que neste momento ela é 

protagonista da relação, a submissão não existe mais e aceitar o retorno do seu 

grande amor proporciona outras possibilidades de convivência. Contudo, Mwando 

usou um artificio que venceu todas as argumentações, oferecendo a oportunidade de 

ser um pai para os filhos. 

 

E eu preciso de um homem, e deste homem que está aqui ao meu lado. 
Venceu-me. Atacou-me com a arma que extermina todas as fêmeas do 
mundo. Colocou-se ao lado dos filhos, fez a guerra e venceu. Viverá comigo. 
Tenho casa, tenho negócio, tenho dinheiro. Hei-de alimentá-lo. Não será fácil 
para ele arranjar um posto de trabalho nesta terra. Embora vencida, ainda me 
resta o orgulho, mas orgulho de quê? O orgulho cega--me e destrói-me, 
preciso de ser feliz, estou vencida e perdida. (Chiziane, 1990, p.149). 

 

Em linhas gerais, Balada de amor ao vento apresenta uma mudança histórica 

para o cenário literário, é um livro que traz uma personagem mulher como 

protagonista, só esse fator representa uma grande ruptura com o que já vinha sendo 

produzido em Moçambique. A ideia do feminino de Paulina Chiziane se demonstra na 

construção de Sarnau e sua luta por sobrevivência e os caminhos que sua vida vai 

tomando desde que se apaixonou por Mwando. 

É uma história de perseverança, resiliência de uma mulher que não se abate 

diante de todas as desgraças que acontecem em sua, muitas delas causada por um 

amor.  Sarnau teve vários motivos para desistir de viver, mas assumiu as 



 
105 

 

consequências dos seus atos, pois seguiu seu coração e buscou viver de acordo com 

aquilo que pensava. Mais do que uma jornada de herói, no caso da heroína, Paulina 

Chiziane contou a história de uma mulher moçambicana sobre o viés de um olhar 

feminino, demonstrando aspectos não comuns na literatura produzida no país até 

aquele presente momento. 

 

6.3 CONFLITOS E A LUTA PELA LIBERDADE FEMININA EM BALADA DE AMOR AO 

VENTO 

 

Este tópico tratará como abordagem principal aspectos referentes ao livro 

Balada de amor ao vento. Analisaremos a construção feminina ocorrida no romance 

através das falas, condutas e posturas das personagens. Obviamente por Sarnau ser 

a protagonista da história e narradora ganhará maior destaque, contudo, não 

deixaremos de trazer outras personagens tão importantes para o desenvolvimento do 

enredo. 

Vale ressaltar, que o conceito de feminino explanado pela autora da obra é 

fundamental para a análise das personagens, pois acreditamos que a teoria difundida 

por Paulina Chiziane se refletirá na sua escrita e na sua contação de história. 

Entendendo que a ideia de feminino está associada também ao feminismo, mesmo 

que não seja o principal objetivo dele, buscaremos efetuar associações com a teoria 

estudada. 

Sendo assim, traremos como destaque passagens, falas, recortes e situações 

que exemplifiquem a conduta da mulher de acordo a contextos específicos. O intuito 

é entender e realizar reflexões como as expressões do feminino podem se expressar 

na obra estudada. Sendo assim, faremos uma interpretação dos fatos ocorrido de 

forma linear e cronológica do livro. 

A primeira fala escolhida é da protagonista do livro. Antes de começar a contar 

sua história de vida, Sarnau traz de forma bastante introdutória uma reflexão sobre o 

amor, sua infância, fazendo uma breve análise sobre a mulher e sua condição diante 

da sociedade. 

 

Tenho uma filha crescida que ainda estuda embora já tenha estudado muito. 
Um dia disse-me que a terra é redonda. Por fora é toda verde e lá no fundo 
tem um centro vermelho. Como o melão. Que a terra é a mãe da natureza e 
tudo suporta para parir a vida, como a mulher. Os golpes da vida, a mulher 
suporta no silêncio da terra. Na amargura suave segrega um líquido triste 



 
106 

 

viscoso como o melão. Quem já viajou no mundo da mulher? Quem ainda 
não foi, que vá. Basta dar um golpe profundo, profundo, que do centro 
vermelho explodirá um fogo mesmo igual à erupção de um vulcão. (Chiziane, 
1990, p.12). 

 

Percebe-se que ao trazer a sua filha como ponto de referência, Sarnau prepara 

o campo para um debate que envolve a posição da mulher no decorrer do tempo na 

sociedade local. O acesso ao estudo e, sobretudo, a sua permanência é um fator que 

representa uma mudança de postura no que se refere a mulher. Por outro lado, não 

podemos deixar passar despercebida as críticas incutidas na analogia citada pela 

personagem entre elementos do cotidiano e o mundo da mulher, este divergente do 

mundo socialmente aceito, de cunho masculino. 

Iniciada a viagem através da vida de Sarnau, partimos da infância e do 

momento que se apaixonou por Mwando. O início desse conturbado relacionamento, 

pelos entraves que se apresentaram. Mesmo diante das dificuldades enfrentadas, o 

casal teve um breve momento de cumplicidade e a mudança ocorreu após o 

casamento arranjado para Mwando e Sumbi.  

 

Mwando ainda não ofereceu nada ã minha protectora, mas eu perdoo, ele 
ainda não arranjou dinheiro, coitado. Ultimamente vemo-nos poucas vezes, 
ele diz andar metido nos negócios do pai e vai muitas vezes à cidade. Diz que 
a mãe e as irmãs são muito preguiçosas, e ele muitas vezes tem de cozinhar, 
lavar a roupa e rachar lenha, mas onde é que já se viu um homem cozinhar 
com mulheres em casa? Falta muitas vezes aos encontros e, quando vem, 
tem pouco tempo. Já não quer passear como antigamente, mas eu perdoo, 
eu gosto dele, ele tem muito trabalho em casa, pois as irmãs são muito 
preguiçosas. (Chiziane, 1990, p.27). 

 

A transformação da postura de Mwando se deu por conta de fatores que não 

estavam relacionado a sua vivencia. Apesar do casamento ser arranjado, o amado de 

Sarnau não fez esforços para lutar por seu amor, sendo que, sua postura de 

passividade culminou com a quebra das tradições por meio da sua esposa e o futuro 

divórcio. 

Contudo, uma particularidade implícita na busca de justificativas pelo 

esfriamento do relacionamento e sumiço de Mwando encontrada por Sarnau foi 

internalizar um comportamento inadequado das suas cunhadas. Essa alcunha de 

“preguiçosas” atribuídas as irmãs de Mwando é reflexo de uma sociedade que delegas 

as tarefas domésticas para as mulheres obrigatoriamente.  



 
107 

 

Retomando o iminente casamento de Mwando, ele não conseguiu sustentar 

essa situação durante muito tempo e o momento de falar a verdade para c chegou 

culminando com o primeiro abandono provocado por ele. Como veremos a seguir. 

 

- Porque andas com tantos rodeios e não dizes logo o que se passa? 
- Está bem, eu digo. Não vou partir para lado nenhum. 
Vou casar-me brevemente com uma rapariga que os meus pais escolheram 
para mim. 
- Mas isso não é problema disse entre lágrimas. 
- Eu aceito ser a segunda mulher, ou terceira, como quiseres. Se tivesses dez 
mulheres eu seria a décima primeira. Mesmo que tivesses cem, eu seria a 
centésima primeira. O que eu quero é estar ao teu lado. 
- Samau, o teu desejo não pode ser realizado. Nunca serás minha mulher, 
nem segunda, nem terceira, nem centésima primeira. Eu sou cristão e não 
aceito a poligamia. (Chiziane, 1990, p. 29). 

 

Mais uma vez podemos perceber através da atitude de Sarnau a submissão 

feminina estabelecida. Em um ato desesperado ela propõe se tornar a segunda ou 

terceira esposa, aceita a condição de poligamia com o intuito de não perder Mwando. 

Mwando refuta alegando as questões religiosas de origem cristã, estabelecendo um 

choque de culturas, a primeira de cunho poligâmica e local e a segunda cristã, trazida 

pelos agentes do colonialismo.   

Após a partida de Mwando e a tentativa frustrada de suicídio feita por Sarnau, 

a protagonista foi escolhida pela rainha para se tornar a esposa do seu filho, e herdeira 

do trono dos zúculas. Essa proposta se tornou uma grande mudança na vida de 

Sarnau, e particularmente para a sua família, principal interessada no matrimônio.  

 

Alegrai-vos, cantai, espíritos dos Guiamba e Twalufo, que a grande sorte caiu 
sobre vós. Os antepassados sempre disseram: a mulher é a galinha que se 
cria para com ela presentear os visitantes. Chegou o momento doloroso. 
Criámos a Sarnau com amor e sacrifício, os visitantes estão à porta e vêm 
buscá-la para sempre. Defuntos dos Guiamba e dos Twalufo, a vossa filha é 
hoje lobolada. O vosso sangue vai hoje pertencer à nobre família dos 
governantes desta terra. O número de vacas com que é lobolada é tão 
elevado, coisa que nunca aconteceu desde os tempos dos nossos 
antepassados. Alegrai-vos, cantai, espíritos da terra e do mar. Recebei as 
ofertas que nos trazem e abri todos os caminhos da felicidade. Que do ventre 
da vossa protegida saiam rebentos assim como ela nasceu de nós. Aclamai, 
abençoai, espíritos da terra e do mar, porque a vossa filha foi escolhida para 
esposa do filho do rei (Chiziane, 1990, p. 36). 

 

Esta é a oração proferida pela a avó materna de Sarnau, um rito de passagem 

que anuncia a partida da mulher para vida de conjugal. Na fala da avó percebe-se 

mais uma vez a posição da mulher ocupada no cenário familiar e contexto social 



 
108 

 

ratificando as premissas abordadas de submissão, sem perder de vista o 

entendimento do tamanho do lobolo oferecido pela família real e como isso representa 

uma mudança de vida. 

Ainda sobre o lobolo, este representa a oportunidade de construção de novas 

famílias, a partir do momento que parte das vacas recebidas pelo casamento de 

Sarnau servirão de lobolo para futuros casamentos de outros membros da família. 

“Vou agora pertencer a outra família, mas ficam estas vacas que me substituem. Que 

estas vacas lobolem mais almas, que aumentem o número da nossa família, que 

tragam esposas para este lar, de modo que nunca falte água, nem milho, nem lume” 

(Chiziane, 1990, p. 39). 

A submissão feminina fica evidente diante da seguinte demarcação, que coloca 

o homem em posição de divindade, ou seja, de superioridade e que a mulher é um 

instrumento para garantia do bem-estar masculino. “Vozes de pilões abafam o cantar 

dos pássaros; é o grito do milho no último suspiro; é o gargalhar do estômago 

saudando a refeição que se aproxima, Sarnau, o homem é o Deus na terra, teu marido, 

teu soberano, teu senhor, e tu serás a serva obediente, escrava dócil, sua mãe, sua 

rainha” (Chiziane, 1990, p. 39). 

Após o aceite do casamento por parte de Sarnau, iniciou a fase de preparação 

para cerimonia que envolviam diversos ritos necessários para a consumação do 

patrimônio. E deste momento que surge mais uma crítica da escritora através do livro 

sobre a condição feminina. A fala da tia de Sarnau é bem exemplificativa sobre a 

posição e os deveres da mulher no casamento. “- Sarnau, o lar é um pilão e a mulher 

o cereal. Como o milho serás amassada, triturada, torturada, para fazer a felicidade 

da família. Como o milho suporta tudo, pois esse é o preço da tua honra” (Chiziane, 

1990, p.46). 

O casamento de Sarnau é meramente figurativo, o agora rei, Nguila a 

desprezava e tinha diversas outras esposas, sendo que, Phati era quem detinha 

maiores privilégios em relação ao amor do rei e tornou-se uma grande inimiga da 

rainha. Apesar de contar com o amor do rei, Phati era a quinta esposa e, portanto, 

ansiava pelo lugar de Sarnau e não mediu esforços para acabar com a vida dela, 

inclusive lançando feitiços contra a vida da sua rival.  

 

E claro que eu não vi essas cobras de que se fala pois, quando se deram 
estes acontecimentos, eu estava gravemente doente, uma doença de feitiço 
provocada pela Phati, a esposa mais querida do meu marido. Essa mulher 



 
109 

 

daria tudo para me ver morta, mas perde o seu rico tempo, os nhamussoros 
já vaticinaram a minha sorte. Eu morrerei em terras distantes, do outro lado 
do mar. (Chiziane, 1990, p. 79). 

 

A presença de Phati tornou-se um tormento para a vida de Sarnau, sendo ela 

que descobriu o adultério da rainha e enxergou a chance de sua execução e com a 

vacância do cargo de rainha, poderia passar a ocupa-lo. A solidão impulsionada por 

uma paixão mal resolvida por Mwando foram elementos que incentivam Sarnau cai 

na tentação e cometesse adultério.  

 

Oh, amargas recordações. Que solidão, que tristeza, a vida para mim já não 
tem sentido. A angústia habita o meu mundo, mas este marulhar das ondas 
acalenta-me, anima-me, ressuscita-me, a manhã está vestida de amor, os 
peixes amam-se, os caranguejos amam-se, as moscas amam-se, até os 
caracóis se amam, só eu é que amo em sonhos, rebolando solitária no leito 
vazio, nestas noites frias de junho, enquanto o meu marido se esfrega sobre 
mil tatuagens, noite aqui, noite ali, semana aqui, semana acolá. O mais 
doloroso é que há urna mulher que tem a cama aquecida cada noite, pois o 
marido vagueia por todo o lado, terminando a noite lá, onde dorme até ao 
nascer do sol. Todas as outras recebem as sobras, mas comigo ainda é bem 
pior. Passam já dois anos que eu espero a minha vez mas ele não vem. Sou 
a melhor cozinheira, cada dia faço o máximo para agradar, e quando chega 
o meio-dia, prova a minha comida e diz logo que não tem sal, não tem gosto. 
Quando chega a noite e reclamo, diz que é porque não tomei banho. Vou ao 
banho e volto, inventa que a cama tem cheiro de urina do bebé. Quando 
argumento, vomita-me um discurso degradante que não ouso repetir. Ah, 
maldita vida de poligamia, quem me dera ser solteira, ou voltar a ser criança. 
Se a minha rainha estivesse viva, acredito que as coisas não seriam assim. 
Ela amava-me e defendia-me. Agora sinto-me tão só. Ela teve uma morte 
repentina, quase igual à do seu defunto rei. (Chiziane, 1990, p.77-78). 

 

O desabafo de Sarnau e a reflexão em torno da sua vida e sobre as 

consequências da poligamia é um grito de socorro. A rainha sua protetora morrera e 

sua vida tornou-se um mar de desolação e infelicidade, o rei cada vez mais possuía 

mais esposas e não cumpre com seus deveres conjugais em casa e ainda nesse 

cenário Phati recebem maior atenção e o restante ficam com as sobras com relata a 

personagem. “Nada sabes da minha angústia e ansiedade eterna por uma noite de 

amor que nunca chega? O Nguila ama a Phati, e todas nós deixámos de existir. Eu 

sou um ornamento e nada mais”. (Chiziane, 1990, p. 84). 

Phati é uma mulher decidida em lutar por seu amor, apesar de contar com a 

dedicação do rei dentro do contexto de um casamento poligâmico, a presença da 

rainha como primeira esposa era incômoda e a ela faria de tudo para acabar com a 

vida de Sarnau. E isso aconteceu com a descoberta do relacionamento extraconjugal 

com Mwando, o que culminou com a fuga do casal. 



 
110 

 

Ainda falando sobre o papel ocupado por Phati, podemos trata-la como mais 

uma versão de feminino de acordo a concepção de Paulina Chiziane. A quinta esposa 

de Nguila, assim como Sarnau, possuía anseios e desejos que justificavam seus 

anseios, não cabe a nós julgá-la sob uma visão enviesada, já que toda obra é contada 

mediante uma perspectiva da narradora personagem.  

Entendemos que Phati usou os mecanismos tinha a seu favor, que vão desde 

o uso de feitiçaria a delação do caso de Sarnau no intuito de alcançar seus objetivos 

e o alcance do prestígio social que somente a rainha possuía perante o reino. A 

descoberta e publicização do caso extraconjugal da rainha trouxeram consequências 

drásticas para todos os envolvidos, Sarnau e Mwando tiveram que fugir e Phati foi 

morta e o rei precisou executar seu grande amor, conforma determina as tradições 

locais, conforme veremos no seguinte diálogo entre o casal fugitivo. 

 

— As notícias que me chegam de Mambone são assustadoras, Sarnau. 
Estamos a ser perseguidos, a minha vida corre perigo. O rei enviou os seus 
homens para matar-me e levar-te de volta. A Phati foi morta, e a minha família 
está numa situação crítica. 
— A Phati foi culpada em grande medida, mas não merecia a morte. Ela sabia 
muito bem que intrometer-se na vida da rainha é coisa que dá muito azar. Foi 
tudo por causa dos ciúmes desmedidos. (Chiziane, 1990, p. 112). 

 

A morte não representou a partida definitiva de Phati, a partir do momento que 

seu espirito começou a interferir na saúde da filha Sarnau e a solução encontrada foi 

batizá-la com o nome da sua grande inimiga, como o gesto de redenção e descanso 

para a alma da quinta esposa. 

Entre os desdobramentos da fuga da rainha estava a necessidade de 

devolução do lobolo, as trinta e seis vacas entregues a família de Sarnau por conta 

da fuga e do abandono do trono. Sarnau ainda precisou abandou seus três filhos em 

posso do rei, inclusive um dos quais era filho de Mwando e herdeiro do trono. Mesmo 

diante de todo o imbróglio que envolveu a fuga, o casal por um breve momento viveu 

uma vida estável. 

 

Meu Deus, protegei-o, mas que vida tão linda, tão diferente da poligamia. É 
maravilhoso ter um homem que é marido, amor, amante, irmão, amigo, pai e 
mãe. A separação dos meus filhos tortura-me, mas tenho um homem que é 
todo o meu consolo. O único problema será devolver as trinta e seis vacas do 
meu lobolo, mas o Mwando já vai tratar disso. Mas ele não volta, meu Deus, 
muzimos, protegei-o! Ah, ele vem aí, corro a abraçá-lo, recebo-o com um 
sorriso belo; alivio-o do peso do cesto; conduzo-o ao nosso ninho, despojo-o 
da roupa molhada, e massajo o corpo frio com água quente. Sirvo-lhe comida 



 
111 

 

quentinha, meu amor, trabalhaste bem? Ele oferece-me um sorriso, sim 
trabalhei bem. O mar está violento, está frio, pescaram alguma coisa? O rosto 
rasga-se mostrando-me os dentes branquíssimos, de colher suspensa entre 
os lábios, sim, a pesca foi boa, mas a comida é mais saborosa, está quentinha 
e gostosa, mas prefiro outro calor e outro gosto, larga a colher e procura novo 
paladar na frescura do meu sorriso que o embala. (Chiziane, 1990, p. 104). 

 

Neste momento percebemos a plenitude da vida e ápice de uma vida feliz 

experimentada por Sarnau.  Boa parte das desgraças que ocorra em sua vida tem 

como ponto de partida a sua relação com Mwando. Mas a fuga e uma vida simples e 

tranquila como uma fugitiva do reino, proporcionou a Sarnau o anseio e a liberdade 

que nunca experimentara na sua experiência enquanto rainha, uma mera figura 

decorativa e de status que não condizia com a sua verdadeira vontade e ideal de 

felicidade.  

Como já foi dito anteriormente, o livro conta a história sob a percepção de 

Sarnau. A personagem retrata sua história vida de acordo ao seu entendimento e 

leitura da realidade. Sendo assim, a centralidade dos fatos nas ações da protagonista 

reflete sua visão de mundo e seu ideal de feminino. 

Paulina Chiziane em seu romance de estreia traz uma prévia de qual caminho 

tomaria para a construção da sua carreira literária. Sarnau é uma personagem 

inovadora ao trazer um olhar diferente do que é ser mulher. A mulher retratada até o 

momento está estereotipada por uma visão masculinizada e viciada com elementos 

do patriarcalismo presente em território moçambicano. 

O feminino expresso através da obra balada de amor ao vento traz algumas 

abordagens de mulheres. Quando falamos em mulheres, porque precisamos afastar 

o perigo de uma generalização burra sobre a unidade e homogeneidade no ideário do 

universo feminino. Isso ficou bem evidente nas motivações de cada personagem 

exposta até aqui, mesmo que na visão de Sarnau.  

Esse reflexo pode ser identificado na teoria feminista, estudada de forma 

sucinta no segundo capítulo. As ondas feministas possuem motivações diversificadas 

conforme época, objetivos, classe, raça, entre outros. Assim como as mulheres de 

Balada de amor ao vento. A postura das mulheres muda de acordo ao seu 

entendimento de vida.  

Nessa perspectiva podemos exemplificar a reação da família de Sarnau com a 

notícia do casamento. Uma das tias da noiva adepta a manutenção das tradições 

passou ensinamentos para Sarnau de acordo ao patriarcalismo. Ou seja, a ideia do 



 
112 

 

feminino possui uma diversidade de camadas complexas, que representa facetas de 

acordo a cada mulher mencionada no decorrer do romance. 

Portanto, percebe-se que a obra de Paulina Chiziane conta uma história comum 

e de vivência da sociedade moçambicana. A autora na sua proposta de escrita, 

também presente em outros livros como Niketche: Uma História de Poligamia, traz 

abordagens presentes em seu cotidiano. No entanto, ao trazer essa compreensão que 

traz a mulher ao centro do debate questiona todo emaranhado estabelecido em 

Moçambique.  

O que não podemos refutar é que a escrita de Paulina Chiziane dissemina um 

estilo próprio que prioriza a feminilidade. Ao ser porta-voz de uma temática, a escritora 

quis contar uma história, como ela faz questão de ressaltar. A ideia de feminino possui 

traços do feminismo, a partir do momento que busca trazer notoriedade a mulher. No 

entanto, ao refutar o enquadramento de sua escrita a um segmento engessado, 

Chiziane tem o intuito de manter a sua liberdade e retratar o universo da mulher sem 

preocupações ou possíveis limitações que venham se destacar e ofuscar o seu 

verdadeiro objetivo, contar histórias das suas vivências. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
113 

 

7 CONSIDERAÇÕES FINAIS 

 

A presente pesquisa teve como objetivo analisar o conceito de feminino na 

literatura de Paulina Chiziane, evidenciando a sua importância como expoente de uma 

escrita moçambicana ainda muito jovem. A centralidade de uma abordagem feita pela 

escritora da condição da mulher perante um contexto marcado de forma pungente 

pelo patriarcalismo e por tradições culturais que contribuem para a sua manutenção. 

No decorrer desta dissertação, tornou-se notório a percepção de Chiziane que ao 

recusar alcunhas como "feminista" ou "romancista" e se autointitular como uma 

"contadora de histórias" é um mecanismo da construção da sua narrativa que busca 

valorizar a mulher como elemento fundante da experiência feminina, afastando-se de 

modelos e paradigmas pré-estabelecidos, sobretudo, de origem ocidental, mas sem 

perder de vista traços de dialogam com eles. 

Este trabalho demonstrou que a literatura escrita por Chiziane possui aspectos 

que representam as suas vivências pessoais e entendimentos do cotidiano presentes 

no contexto social de Moçambique. Neste cenário, a mulher de forma sistemática é 

relegada a papéis secundários, sofrendo um processo de invisibilização, objeto de 

crítica da escritora. Essas críticas estão presentes nos livros Balada de Amor ao 

Vento e Niketche: Uma História de Poligamia, pois trazem ao centro do debate 

histórias de mulheres que desafiam os fundamentos patriarcais, questionando as 

tradições em busca da autonomia feminina. Ao criar personagens complexas e 

multifacetadas, como Sarnau (Balada de Amor ao Vento) e Luísa (Niketche: Uma 

História de Poligamia), a autora evidencia que o feminino não pode ser reduzido a 

estereótipos, principalmente de origem masculina, estabelecendo a diversidade que 

envolvem a luta das mulheres moçambicanas que perpassam por suas experiências 

de vida.   

Ao investigar relações entre o feminino descrito por Paulina Chiziane com as 

teorias estudadas através de autora como Simone de Beauvoir, bell hooks e Patrícia 

Hill Collins, podemos perceber que existem pontos de aproximação de pensamentos 

e convergências, mesmo que esse não seja o principal objetivo, como exemplo dessa 

afirmação temos a crítica ao patriarcalismo e a busca por igualdade de gênero, 

levando em consideração que a escritora moçambicana baseia-se em contexto 

cultural particular, o qual ela está inserida. Sendo assim, Chiziane entende a 

necessidade de estabelecer através de uma identidade que valoriza a mulher africana 



 
114 

 

a partir de sua origem, sem imposição dos modelos externos. Esse posicionamento 

fortalece o conceito do feminino de acordo ao seu pensamento, reafirmando como 

uma ideia que carrega dinamismo e que está intrinsicamente ligada pela realidade 

local e pela resistência das mulheres em prol de uma mudança social. 

Outro fator fundamental a ser destacado é a liberdade que Chiziane entende 

como essencial na sua construção literária. Através das entrevistas analisadas, 

podemos detectar que a liberdade representa um ato de resistência que transcende a 

escrita para patamares que envolvem a política moçambicana. Ou seja, a sua recusa 

ao reduzir sua obra a categorias estanques permite uma reflexão acerca do 

compromisso da escritora com a sua autonomia criativa e tratar de temas que muitas 

vezes não serão bem vistos socialmente por mexer em estruturas enraizadas. Para 

além disso, o seu reconhecimento no cenário literários representados pelas 

premiações solidificam a importância da sua contribuição para o debate que envolve 

a valorização das vozes femininas marginalizadas, bem como, para a discussão sobre 

gênero e identidade, representando um campo que possui um espaço muito grande 

para desenvolvimento dentro da literatura de língua portuguesa. 

Não podemos perder de vista que a literatura de Chiziane representa um intuito 

fundante na emancipação da mulher. A autora utiliza a sua escrita como um 

mecanismo de contestação em busca de uma transformação social. Portanto, a 

negativa do rótulo de feminista teórico de origem europeia surge como um contraponto 

ao feminino definido por ela, ou seja, há um surgimento de um feminismo que parte 

da vida prática, através das experiências, das dores, dos desafios, dos sonhos e de 

todas as particularidades que envolvem o cotidiano das mulheres moçambicanas.  

Neste cenário, o trabalho atestou que o conceito de feminino difundido pela 

autora tem origem na vida real, na disseminação das histórias de mulheres que 

ganham a oportunidade de escuta das suas vozes através da obra de Paulina 

Chiziane. A partir do momento que a oralidade se torna uma premissa para a sua 

construção literária, a escritora demonstra a busca por uma colocação da mulher, 

trazendo narrativas que foram silenciadas no decorrer do tempo, por meio de um 

contexto histórico que ratificou esse processo de marginalização feminina. 

Vale ressaltar, que a construção desta dissertação possui uma singularidade de 

representações para o pesquisador. Esta jornada promoveu um processo de 

autoconhecimento e do seu posicionamento no que se refere ao seu lugar de fala. 

Desde muito cedo esteve imerso em ambientes fortemente feminino, seja ele familiar, 



 
115 

 

acadêmico ou profissional. A literatura de Chiziane é o reflexo de muitas vivencias que 

presenciou com as mulheres com as quais ele conviveu. Sendo assim, essa pesquisa 

além de contribuir para o crescimento acadêmica, possibilitou a ampliação de um 

senso crítico no que refere as desigualdades de gêneros e necessidade de ser mais 

um contribuinte dentro do processo de luta pela igualdade, respeitando as 

particularidades, com posicionamentos éticos, cordiais dentro das limitações que lhe 

são inerentes.  

Para finalizar, este trabalho evidenciou que a exploração do feminino feito por 

Paulina Chiziane em suas obras representa mais que um questionamento das 

estruturas patriarcais que se mostram serem tão opressoras, mas traz possibilidades 

para a consolidação da mulher como um sujeito pensante, ativo e participativo, 

protagonista da sua própria história. Podemos afirmar que a autora sedimentou um 

caminho para o surgimento de novas escritoras que tratem sobre o papel da mulher 

na sociedade, promovendo uma reflexão sobre temas tão pertinentes, utilizando a 

literatura como um instrumento de fortalecimento e, sobretudo, de transformação 

social através da emancipação de pensamentos. 

  



 
116 

 

REFERÊNCIAS 
 
ANGOLA DEBATE. Cara a cara com Paulina Chiziane, escritora moçambicana. 
Youtube: 26 de fevereiro de 2022. Disponível em: 
https://www.youtube.com/watch?v=fa4HrZoBxmQ. Acesso em: 7 jul. 2024.  
 
ARFUCH, Leonor. O espaço biográfico: dilemas da subjetividade contemporânea; 
Tradução – Paloma Vidal. Rio de janeiro: EdUERJ, 2010.     
 
BEAUVOIR, Simone de. O Segundo Sexo: A experiência vivida, vol. 2 (1949). 
Tradução Sérgio Milliet. – 3ª edição – Rio de Janeiro: Nova Fronteira, 2016. 
 
CÁ, Lourenço Ocuni. Cultura escolar e os povos coloniais: a questão dos 
assimilados nos países africanos de língua oficial portuguesa (PALOP). In: ETD – 
Educ. Tem. Dig., Campinas, v.13, n.1, p.207-224, jul./dez. 2011. Disponível em 
https://periodicos.sbu.unicamp.br/ojs/index.php/etd/article/view/1174. Acesso em: 2 
fev. 2025. 
 
CHIZIANE, Paulina. Balada de Amor ao Vento. Lisboa: Caminho, 1990.  
 
CHIZIANE, Paulina. Eu, Mulher… Por uma Nova Visão do Mundo. In: Revista do 
Núcleo de Estudos de Literatura Portuguesa e africana na UFF, vol. 5, nº 10, 
abril de 2013.  
 
CHIZIANE, Paulina. Niketche: Uma História de Poligamia. Lisboa: Caminho, 2002 
 
COLLINS, Patricia Hill. Pensamento feminista negro: conhecimento, consciência e 
a política do empoderamento / Patricia Hill Collins; tradução Jamille Pinheiro Dias. 
São Paulo: Boitempo, 2019. 
 
DAVIS, Angela. Mulheres, raça e classe. tradução Heci Regina Candiani. São 
Paulo: Boitempo, 2016. 
 
DIAZ, José Alejandro Sebastian Barrios. A invenção de Moçambique: 
dos impérios africanos à colônia e província ultramarina. Revista Brasileira de 
Estudos Africanos. Disponível em: https://doi.org/10.22456/2448-3923.134080. 
Acesso: 24 fev. 2025. 
 
DUARTE, Constância Lima. Feminismo e literatura no Brasil. Estud. av., São Paulo, 
v. 17, n. 49, p. 151-172, set./dez. 2003. DOI: https://doi.org/10.1590/S0103-
40142003000300010. Disponível em: 
https://www.scielo.br/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0103-40142003000300010. 
Acesso em: 9 mar. 2025. 
 
FERREIRA, Milena Bruno. As representações do feminino através das obras 
“Opúsculo humanitário” e “Direito das mulheres e injustiça dos homens”, de Nísia 
Floresta. In: MENDES, Algemira de Macêdo; OLIVEIRA, Geovana Quinalha de; ARF, 
Lucilene Machado Garcia (orgs.). A escrita de autoria feminina: memória, 
resistência e decolonialidade. Campo Grande, MS: Editora UFMS, 2023. p. 32–44. 
 

https://periodicos.sbu.unicamp.br/ojs/index.php/etd/article/view/1174
https://doi.org/10.22456/2448-3923.134080


 
117 

 

HOLLANDA, Heloisa Buarque de. Onde é que eu estou? Heloisa Buarque de 
Hollanda 8.0 / organização André Botelho… [et al.]. Rio de Janeiro: Bazar do Tempo, 
2019. 
 
HOOKS, bell. O feminismo é para todo mundo: políticas arrebatadoras. Tradução 
Ana Luiza Libânio. Rio de Janeiro: Rosa dos Tempos, 2018. 
 
LAND PORTAL. Mapa de Moçambique com a divisão das províncias. Disponível 
em: https://landportal.org/pt/library/resources/mapa-de-mocambique. Acesso em: 20 
ago. 2024. 
 
MOÇAMBIQUE. Portal do governo de Moçambique. Disponível em:  
https://www.portaldogoverno.gov.mz. Acesso em: 20 de agosto de 2024 
 
MOZPOD - OS MUITO MAUS. Paulina Chiziane | Escritora | Pioneirismo 
Literário e Lutas Sociais | T1 Ep 26. Youtube: 30 de agosto de 2023. Disponível 
em: https://www.youtube.com/watch?v=jd6TmY6gM3g&t=2519s. Acesso em: 30 jul. 
2024.  
 
MUNICÍPIO DE OEIRAS. Café com Letras com Paulina Chiziane. Youtube: 17 
maio 2022. Disponível em: https://www.youtube.com/watch?v=WXoxiZuwffU&t=352s. 
Acesso em: 15 jul. 2024.  
 
PAULINA CHIZIANE. Paulina Chiziane - Prêmio Camões 2021, em entrevista na 
RTP. Youtube: 6 maio 2023. Disponível em: 
https://www.youtube.com/watch?v=jpbdmojd3MI. Acesso em: 11 ago. 2024. 
 
RIBEIRO, Djamila. O que é: lugar de fala? Belo Horizonte (MG): Letramento: 
Justificando, 2017 
 
SILVA, Érica Luciana de Souza. A loucura feminina nos romances de Paulina 
Chiziane como estratégia de resistência. Vértices, Campos dos Goytacazes/RJ, 
v.24, n.1, p. 7-18, jan./abr. 2022.  
 
SILVA, Joasey Pollyanna Andrade da; CARMO, Valter Moura do; RAMOS, Giovana 
Benedita Jaber Rossini. As quatro ondas do feminismo: lutas e conquistas. Revista 
de Direitos Humanos em Perspectiva, Florianopolis, Brasil, v. 7, n. 1, p. 101–122, 
2021. DOI: 10.26668/IndexLawJournals/2526-0197/2021.v7i1.7948. Disponível em: 
https://www.indexlaw.org/index.php/direitoshumanos/article/view/7948. Acesso em: 9 
mar. 2025. 
 
SINPRO MINAS. Programa Extra-classe - Paulina Chiziane. Youtube: 6 ago. 
2018. Disponível em: https://www.youtube.com/watch?v=qMPv19JJHUo. Acesso em: 
1 ago. 2024.  
 
TDMARCUS2009. Paulina Chiziane A Páginas Tantas. Youtube: 2 jun. 2013. 
Disponível em: https://www.youtube.com/watch?v=yYIwTj7afJA. Acesso em: 12 set. 
2024.  
 

https://landportal.org/pt/library/resources/mapa-de-mocambique
https://www.youtube.com/watch?v=yYIwTj7afJA


 
118 

 

TV BRASIL. Paulina Chiziane. Youtube: 24 maio 2012. Disponível em: 
https://www.youtube.com/watch?v=dQBB2_Iw2Hw&t=8s. Acesso em: 20 set. 2024.  
 
VOGUE PORTUGAL. À conversa com Catarina Furtado e Paulina Chiziane 
Youtube: 31 jan. 2024. Disponível em: 
https://www.youtube.com/watch?v=iBevh1NUO1I&t=18s. Acesso em: 12 fev. 2025.  
 
Woolf, Virginia. Um teto todo seu. Tradução:  Bia Nunes de Sousa, Glauco Mattoso. 
São Paulo: Tordesilhas, 2014. 
 


